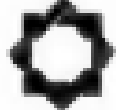


### (7) 明月松间照

شیخ  
الاصل والثانی

سُلَيْمَانُ الْعَنْدِلِيُّ بْنُ الْمُتَّالِيِّ لِلْمُكَافِعِ

دستورات مدنیت ملاده  
محمد امیری آخوندی



شرح  
الأصول الثلاثة

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

### مقدمة الشرح

الحمدُ لِللهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى نَبِيِّنَا  
مُحَمَّدٍ وَعَلَى آئِلَّةِ وَصَاحِبِهِ أَجْمَعِينَ، وَرَبِّنَا:

فَيْنَ أَيَّدَنَا هَذِهِ الرِّسَالَةُ - رِسَالَةُ تِلْكَةِ الْأَصْوَلِ - وَهِيَ  
رِسَالَةٌ جَلِيلَةٌ مُخْتَصَّةٌ، مُزِيَّنَةٌ بِالْإِدْلِيَّةِ مِنْ كِتَابِ اللهِ وَسَيِّدِ  
رَسُولِهِ ﷺ.

وَهَذِهِ الرِّسَالَةُ فِي أَصْلِ عَظِيمٍ مِنْ أَصْوَلِ الْإِسْلَامِ وَهُوَ  
الْعَقِيدةُ، وَكَانَ الْعُلَمَاءُ يَهْتَشُّونَ بِهَذِهِ الْمُخْتَصَرَاتِ،  
بِالْغَرْفَنَاهَا، وَيَتَعَمَّرُونَ عَلَى اخْتِصارِهَا وَتَهَذِيبِهَا ثُمَّ يَخْفَطُونَهَا  
لِطَلَبِهِمْ، لِتَبَرُّ أَمْوَالًا عَنْهُمْ وَذَخِيرَةً يَسْعَدُونَ مِنْهَا  
وَيَقْبِدُونَ مِنْهَا.

وَالْبَدَاءَ بِهَذِهِ الْمُخْتَصَرَاتِ هُوَ الْأَسْسُ لِطَلَبِ الْعِلْمِ،  
فَنَالِبُ الْعِلْمِ يَدْأُوا بِالْتَّعْلِمِ ثُمَّ شَنِّيَا يَلْتَهِي مِنْ مَبَادِئِ الْعِلْمِ  
وَأَصْوَلِهِ، وَيَتَرَجَّحُ فِيهِ.

لهم المختصرات طريق المطرّلات . فلا يمكن أن تفهم المطرّلات إلا بعد فهم المختصرات والدرج منها شيئاً شيئاً . ولهذا قاتلوا في معنى قوله تعالى : ﴿ وَلَئِنْ كُلُّوا كُلَّتْ مَرْبُوْتُمْ بِـا كُلَّتْ مَرْبُوْتَ الْكَيْفَ وَبِـا كُلَّتْ مَرْبُوْتَكُمْ﴾ (آل عمران : ٧٩) : إن الرثانيين هم الذين يدخلون بختار مسائل العلم قبل كباره ، يربّون أنفسهم وطلاقتهم ابتداء من المسائل الصغيرة إلى المسائل الكبيرة ، وهذا شيء طبيعي ، لأن كل الأشياء تبدأ من أصولها وأساساتها ثم تكبر وتعظم بعد ذلك .

فاما الذي يهتم على العلم مجرّماً من أعلاه ، لهذا يتبع ولا يحصل على شيء ، بينما الذي يبدأ من الأصول ويتردّج هذا هو الذي - ياذن الله - يسير مع الطريق الصحيح والأنجذبة السليمة .

قال تعالى : ﴿ يَتَنَاهُوكُمْ عَنِ الْأَحْلَالِ مِنْ مَوْرِقِكُمْ لِلَّذِينَ رَأَيْتُمْ وَلِلَّذِينَ يَلْتَمِسُونَ إِلَيْكُمْ يَأْتُونَا كَأُولَا الْبَيْوتِ مِنْ لَهُورِكُمْ وَلِلَّذِينَ مَنْ أَتَقْرَأُ وَلَمْ يَأْتُوا الشَّرِيفَةَ مِنْ لَهُورِكُمْ﴾ (البقرة : ١٦٩) ، هؤلاء سأموا عن الامانة ، لسافروا يداً الهلال صغيراً ثم يكثّر شم يكثير حتى يتكامل شم يصفر حتى يعود علاوة على ذلك الله عليهم درجهم إلى السزال عما يبغضهم ، وإن يأتوا بهرت العلم من أبواهها .

اما السؤال عن الهلال واحواله وصغره وكبيره، فهذا لا  
فالددة لهم فيه، بل الفائدة هي أن يسألوا عما يحتاجون إليه،  
وهو معرفة موائد الأهلة ولهذا قال: ﴿فَلَمْ يَرَوْهُ مَوَاجِبَتُكُلِّ النَّاسِ﴾  
يُنِّ لهم موائدتها، وهي أن الله جعلها مواقيت للناس يعرفون  
بها العبادات والمعاملات والأجال، وغير ذلك.

فأرشدهم إلى موائد الأهلة، ولم يجهّهم عن سؤالهم عن  
حقيقة الأهلة، لأن ليس لهم في ذلك فالددة وليوجههم إلى ما  
ينبغي أن يسألوا عنه، وهو أبواب العلم لا ظهور العلم  
والمسائل الفضولية التي لا يحتاجون إليها، وإن احتاجوا  
إليها فهي حاجة ضئيلة.



## مقدمة المؤلف

**قال رَبِّهِ اللَّهُ: بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ [١]**

[١] أبتدأ رحمة الله هذه الرسالة بالسلسلة القدامى بكتاب الله عز وجل، فإن أول ما يقع عليه بصرك في المصحف وفي كل سورة منه «بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ».

فالبداية بها في الرسائل وهي الكتب وفي العزلات القدامى بكتاب الله عز وجل، وكذلك النبي ﷺ كان يكتبها في أول رسائله حينما يكتب إلى الأمراء والرؤساء وإلى من في أقطار الأرض يدعوهم إلى الإسلام، يبدأ كتابته بـ«بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ».

وكان ﷺ يفتح أحاديث وكلامه بـ«بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ» مما يدل على أن البداية بـ«بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ» شَرْعَة الرسول ﷺ كما أن سليمان عليه السلام لما كتب إلى بالقيس ملكة سباً بدأ كتابة بـ«بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ»: «فَلَمَّا يَكُلُّ  
الْمُلْكَ لِلَّذِينَ إِلَيْهِ كَتَبَ كُلُّمَا مِنْ أَلْكُومِ شَيْئَنْ وَلِلَّهِ يَسِيرُ لَهُ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ [٢] الْأَعْلَى عَلَى وَالْأَنْوَافِ مُتَلْبِيِّنَ» (المل : ٣١-٢٩) يعني

الله، بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ فِي كُلِّ أُمْرٍ لَهُ أَمْرٌ، وَكُلِّ  
مَرْأَتٍ لَهُ أَمْرٌ وَلَهُ فِيْهَا، وَكُلِّ رِسَالَةٍ.

وَعَلَى هُنَّا مَا ذَلِكُنَّ لَا يَدْلُرُونَ مِنْ قَاتِلِهِمْ وَرِسَالَتِهِمْ بِسْمِ  
اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ عَزَّلَهُمْ تَرْكُوا الْكُلُّ النَّبِيَّةُ وَالْأَقْدَاءُ  
بِكِتَابِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ، وَرِبِّهَا يَبْبَلُ فَلَكَ أَنْ تَكْبِهِمْ هُنَّ  
وَرِسَالَتِهِمْ لَيْسَ فِيهَا بَرَكَةٌ وَلَيْسَ فِيهَا فَاتِّهَةٌ؛ لِأَنَّهَا إِذَا خَلَتْ  
مِنْ بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ فَإِنَّهَا مَزْرُوعَةُ الْفَاتِّهَةِ.

لِمَا تَرْكُوا بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ؟ إِنَّمَا تَرْكُوهَا لِأَنَّهَا  
شَيْءٌ وَهُمْ يَتَغَيَّرُونَ مِنَ الْكُلُّ لَوْ يَقْتَلُونَ مِنْ يَتَغَيَّرُ مِنَ الْكُلُّ،  
فَيَتَغَيَّرُ الْكُلُّ لِكُلِّ هُنَّا.

فَعَسَى أَبْسِمَ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ؛ الْأَسْتِعْنَةُ بِاسْمِ اللهِ،  
لَقْرُولَهُ؛ بِسْمِ اللهِ، جَلَّ وَمَجَّرُورُ مَتَّعْلِقٌ بِسَحْلَوْفِ،  
نَقْدِيرُهُ؛ اسْتَعْنُ بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ، أَوْ؛ أَبْدِئُ بِسْمِ  
اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ تَرْكِيَّاً بِهَا وَاسْتِدَانَةً بِاللهِ عَزَّ وَجَلَّ.

فَهُنَّ مُطْلَعُ عَظِيمٍ لِلْكَلَامِ وَالْكِتَابِ وَالرِّسَالَةِ، فَالإِنْسَانُ  
يَسْتَعْنُ بِاللهِ فِي بَدَائِنَهَا، وَيَتَرَكُ بِاسْمِهِ سَبَحَانَهُ وَتَعَالَى.

# الرسالة الأولى

## السائل الأربع التي تضمنتها سورة العصر

### العلم

اعلم - رحمك الله [٢]

[٢] قوله: اعلم: كلمة تشير إلى الاهتمام بالعرض فإذا قال: اعلم: فمعناه أن الأمر الذي يليه عليك أمر مهم، وهذه الكلمة تدل على أهمية المعرض التي يبدأ بها فيه.

ومعنى اعلم: فعل أمر من العلم، أي: تعلم، والعلم: هو إدراك الشيء على ما هو عليه في الواقع أو تصور الشيء على طريق الواقع.

وإدراك الشيء على خلاف ما هو عليه في الواقع أو تصور الشيء على خلاف الواقع هو الجهل وهو ضد العلم.

قوله: رحمك الله: هنا دعاء لطالب العلم، فالشيخ يدحى طلبة العلم بآذن ربهم الله، وأن يلقى عليهم رحمة سبحانه وتعالى، فهذا فيه التأني من المعلم بالمتعلم، وأنه يبدأ بالكلام الطيب والدعاء الصالح حتى يؤثر ذلك فيه، ويُقبل على معلمه.

اما إذا بدأ المعلم بالكلام الناري والكلام غير المناسب  
فإن هذا يُنكر، فالواجب على المعلم وعلى من يدحرو إلى  
الله، وعلى من يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر التلطف مع  
من يخاطبه بالدعاء له والثناء عليه والكلام الثاني، فإن هذا  
أدعي للقول.

أبا العميد والمحاكي فإن هذا له خطاب آخر، قال الله سبحانه: ﴿وَلَا يُنْهِيَ الْأَعْلَمُ الْحِكْمَةُ إِلَّا بِالَّتِي هُنَّ أَنْتُمْ إِلَّا  
الَّذِينَ طَلَّرُوا مِنْهُمْ وَغَلَّرُوا مَانِهَا بِالَّذِينَ لَرَلُوا إِلَيْكُمْ وَلَرَلُوا إِلَيْكُمْ  
رَلَكُمْ إِلَيْكُمْ رَلَكُمْ وَلَمْ يَمْسِكُمْ مَنْ مَسَّتُمُونَ﴾ (العنبرات: ١١٦).

قال الذين ظلموا من أهل الكتاب وعاتدوه وكابر واخلاقا، لا يخاطبون بالتي هي أحسن بل يخاطبون بما يرد عليهم، قال تعالى: «إِنَّمَا الَّذِي جَهَدَ السَّكُونَ وَالْكَبَرَ وَالْفُلْقَةَ عَلَيْهِمْ رَزْنَاؤُهُمْ جَهَنَّمُ قَرْبَتِ التَّشِيزِ» (التوبه: ٦٦)، المسلمين لا يجاهدون بالسلاح، وإنما يجاهدون بالحقيقة والكلام والرذ عليهم بالغفلة رفعوا لهم وتنغير لليأس عنهم، وقال تعالى عليهم: «وَقُلْ لَهُمْ فَتَ اقْسِمُهُمْ فَوْلَادٌ يَكْسِبُوا» (آل عمران: ٦٢)، خلا، لهم خطاب خاص، لأنهم أهل عناد وسكناء، ولا

## آلة يحبُّ علينا تعلمُ أربع مسائل (٢)

يريدون الحقَّ بل يريدون تضليل الناس فهو لا يُخاطرون بما يكفي بهم.

أما الطالب المسترشد فهذا يُخاطب بالرقن والرحمة واللطف؛ لأنَّه يريد الحقَّ ويريد العلم والفائدة.

قوله: أعلم رحمة الله: دعاء لك بالرحمة فإذا رحمة الله فليت تكون سعيداً بها في الدنيا والآخرة. إذا دخلت في رحمة الله، وهذا دعاء من عالي جليل ورجل صالح يُرجى له القبول إن شاء الله.

[٣] قوله: يحبُّ، الواجب: هو ما يُثاب فاعله ويعاقب تاركه، والمنتسب: هو ما يُثاب فاعله ولا يعاقب تاركه، والصباح: لا ثواب في فعله ولا عقاب في تركه.

قوله: يحبُّ: يعني أنَّ هذا الأمر ليس هو من الضروري، ولا من الصباح بل هو من الواجب العيني.

فإذا تركنا تعلم هذه المسائل فاتنا نائم لأنَّ هذا شأن الواجب، لم يقل: يستحب لنا أو يستحسن لنا، بل قال: يجب علينا وجوباً، والوجوب معناه: الختم، من تركه يأثم، ولأنَّ العلم لا يحصل عليه إلا بالتعلم، والتعلم يحتاج إلى

## الأولى . العلم (٤)

عافية و مهدى روى ، ويحتاج إلى هم ذاتي حضور طلب ،  
هذا هو التعليم .

قوله أربع مسائل يعني مباحث ، ثُقِّيت مسائل لأنها  
يجب أن يسأل عنها و يُعَنَّ بها

(٤) قوله العلم المرأة بالعلم مما هو العلم الشرعي ، لأنه  
لأنه هو الذي يجب تعلمه ، وهذه المسائل يجب تعلّمها على  
كل مسلم ذكر أو أنثى حرًّا أو عدوًّا عنده أو قديراً ، ملكاً أو  
محْتَفِنًّا كل مسلم يجب عليه أن يتعلّم هذه المسائل الأربع  
وقدّما ما يسميه العلماء ، بالواحد العتيق ، وهو الذي  
يجب على كل أحد من المسلمين ، بالفصوات الحسنى على  
الرجال والنساء ، وصلاة الجمعة في المساجد على الرجال .  
هذا واجب على كل مرد من المسلمين أن يتعلّمها ، ولذلك  
قال يجب علىك ، ولم يقل يجب على بعضاً ، وإنما قال  
يجب عليك ، يعني : بعضاً المسلمين ، وهذا من العلم الذي  
يجب تعلمه على الأعيان ، لأن العلم على قسمين :

الأول ما يجب تعلمه على الأعيان ، فلا يُعَنِّز أحد  
جهله ، وهو ما لا يستقيم الدين إلا به ، مثل أركان الإسلام

الخمسة التي هي الشهادات، واقام الصلاة، وآياتُ الزكاة،  
وصومُ رمضان، وحجُّ بيت الله الحرام، لا يحرر لسلم ان  
يجهلها بل لا بد له ان يتعمقها

كذلك يتعلم أحكام الركعة، ويتعلم أحكام الصيام،  
ويتعلم أحكام الحج، بما أراد أن يمعن وتجه عليه تعلم  
أحكام الحج وأحكام العمرة، من أجل أن يزيد في هذه  
التعابير على الوجه المفترض

وهدّا للقسم لا يُغير أحد بحيله، وهو ما يسمى بالواجب العين على كل مسم

القسم الثاني من أقسام العلم هو ما زاد عن ذلك من الأحكام الشرعية التي تتحاجها الأمة بمحضها وقد لا يتحاجه كل أحد بعينه، مثل أحكام البيع وأحكام المعاملات، وأحكام الأوقاف والمراريث والوصايا، وأحكام الأنكحة، وأحكام الحسابات، هذه لا بد منها للأمة، لكن لا يجب على كل فرد من الأمة أن يتعلمها بل إذا تعلمها من يحصل به المقصود من العلماء كفى هذا، ليقوموا بحاجة المسلمين من فضل، واقتداء وتعليم وغير ذلك، هذا يُمْكِن واجب الکفاية الذي إذا قام به من يكفي سقط به الإلتزام عن الآخرين، وإذا نرى الجميع أتّموا جميعاً.

ولا بد للأمة من أناس يتعلمون هذا القسم لأنهم بحاجة إليه، لكن ما يقال لكل واحد يجب عليك أن تتحقق في هذه الأمور، لأنه لو لا يتحقق هذا الكل أحد، وإنما يتحقق هذا بأهل الفترة وأهل الاستطاعة من الأمة، ولا أنه إذا تعلم هذا بعض الأمة قام بالواجب بخلاف القسم الأول بكل واحد مسؤول عنه بنفسه، لأنه لا يمكن أن يحمل هذه الاعمال إلا من علّم، وللهذا قال النبي يجب علينا، ولم يقل: يجب

على المسلمين؟ أو يحب على بعضهم، بل قال يحب علينا، أي: على كل واحد ما وحرياً عيناً.

ولعلم أيضاً قبل الدخول في المسائل أن المراد بالعلم الذي يحب على الأمة إما وحرياً عيناً أو كفانياً أنه العلم الشرعي الذي جاء به الرسول ﷺ

أما العلم الديني كعلم الصاعات والجغراف والحساب والرياضيات والهندسة، فهذا العلم مباح، يُباح تعلمه وقد يحب إذا احتاجت الأمة إليه، يحب على من يستطيع، لكن ليس هو العلم المقصود من القرآن والسنّة، والذي أئمّة الله تعالى على أهلِه ومتذمّهم، والذي قال فيه النبي ﷺ: «العلماء ورثة الأنبياء»<sup>(١)</sup> المراد العلم الشرعي

وأما العلم الديني فعن جهله فلا إنْم عليه، ومن تعلمه فهو مباح له، وإذا نفع به الأمة فهو مأجور عليه ومنهاب عليه، ولو مات الإنسان وهو يجهل هذا العلم لم يزاحد عليه يوم القيمة، لكن من مات وهو يجهل العلم الشرعي حصر بما

(١) أخرجه البخاري ثنيهما في كتاب العلم، باب العلم مثل الفرع والعمل، بذرة الحديث (٦٧)، وأبي داود (٣٦٦١) وابن ماجه (٢٦٣)، رواه معاذ (٢٦٦٢) من حديث أبي البراد، رخص الله رب



لنعم المتصوّري عليه سأله عَنْ يَوْمِ الْقِيَامَةِ، لِمَ لَمْ تَعْلَمْ؟ لَمْ دُعَا  
لَمْ تَسْأَلْ؟ الَّذِي يَقُولُ إِذَا وَصَحَّ فِي قَرْبَةِ رَبِّ الْهُدَىِ، وَالإِسْلَامِ  
لَهُمْ؛ وَسَبِّيْ سَمِّيْتُ بِكَلِمَاتِ هَذَا يَقُولُ، يَقُولُ لَهُ مِنْ أَئِنْ حَدَثَتْ  
هَذَا؟ يَقُولُ قَرَأَتْ كِتَابَ الْهُدَى وَتَعْلَمَتْ

أَنَّ الَّذِي أَغْرَضَنِي عَنْ ذَلِكَ يَوْمَ إِذَا مُتْلَكَ مِنْ قَرْبَةِ رَبِّهِ  
يَحْوِلُ هَذَا هَذَا لَا أَخْرِي سَعَيْتُ النَّاسَ يَقُولُونَ شَيْئًا فَقَلَّهُ  
عَهْدٌ يَزْكُحُ عَلَيْهِ قَرْبَةُ طَرَا - وَالْعِيَادَةُ بِاللَّهِ - وَيُصْبِقُ عَلَيْهِ فِيهِ  
حَنْيَ تَحْلِفُ أَخْلَاقَهُ، وَيُصْحِحُ فِي حَمْرَةِ مِنْ خَمْرِ الْأَرَافِ لَا يَهْدِي  
مَا درَى وَمَا تَلَى، يَقُولُ لَهُ «لَا ذَرَّيْتَ وَلَا ذَلَّيْتَ أَوْ لَا  
تَنَوَّتْ»<sup>(١)</sup> هُوَ لَمْ يَتَعْلَمْ، وَلَمْ يَتَدَرَّبْ مَهْلِكَ الْعِلْمِ، وَاسْمَاهُ  
صَانِعُ فِي حَيَاةِ، هَذِهِ الَّذِي يَزُولُ إِلَى الشَّفَاءِ وَالْعِيَادَةِ بِاللَّهِ.

يَقُولُهُ الْعِلْمُ هَذَا هُوَ الْعِلْمُ الْمُرْهُونُ الْمُطْلُوبُ مَا  
جَسَّاهُ وَأَفْرَادُهُ، وَهُوَ مَعْرِفَةُ اللَّهِ بِاسْمِهِ وَصَمَائِلِهِ، وَمَعْرِفَةُ  
حَقِيقَةِ عَلَيْهِ، وَهُوَ عِيَادَةُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، عَارُوا مَا يَهْبِطُ  
عَلَى الْعَدُوِّ هُوَ مَعْرِفَةُ رَبِّهِ عَرَوْجُ وَكِيفَ يَهْبِطُ

(١) أَخْرَجَ الْبَحْرَانِيُّ مُحَاجِرًا مِنْ حَدِيثِ أَبِي حَمْزَةِ أَبْنَى (١٣٣٨)، وَأَخْرَجَ سَلْمَانُ  
مُحَاجِرًا أَيْضًا مِنْ حَدِيثِ أَبِي حَمْزَةِ أَبْنَى لَهُ مَدْعَةً (٢٨٧٠)، وَأَخْرَجَهُ لَهُ  
عَوْدًا مِنْ حَدِيثِ الْبَرْوَانِ مِنْ حَلَّوتَ - وَرَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ - الطَّوْبَلِ (١٧٥٣).

وهو مفترض الله، ومفترض بيته (٥)

(٤) قوله: وهو معرفة الله كيف يعرف العذر؟ يعرّفه  
بآياته وبحلقاته، من آيات الليل والنهار، ومن حلقاته  
النور والظلام، كما يأتي بيان هذا إن شاء الله

يعرف الله بأياته الكويرة وأياته القراءة بـدا فـرا القرآن،  
عـرف الله سـبحـانـه وـنـعـالـيـه أـنـه هـوـ الـدـي حلـىـ السـمـوـاتـ  
وـالـأـرـضـ، وـأـنـه هـوـ الـدـي سـخـرـ مـاـيـ السـمـاـوـاتـ وـالـأـرـضـ،  
وـأـنـه هـوـ الـدـي يـسـعـيـ وـيـبـيـتـ، وـهـوـ عـلـىـ كـلـ شـيـ فـسـرـ، وـأـنـه  
الـرـحـمـ الرـحـيمـ فـالـقـرـآنـ يـعـرـفـ بـأـيـةـ عـرـ وـجـلـ، وـأـنـه هـوـ الـدـي  
أـنـعـ عـلـيـاـ بـجـمـعـ الـعـمـ، وـأـنـه هـوـ الـدـي حلـقـاـ وـرـزـقـ، فـهـذا  
فـرـاتـ الـقـرـآنـ عـرـفـ رـبـكـ سـبـحـانـه وـنـعـالـيـه بـأـيـةـهـ وـصـيـانـهـ

فإذا نظرت في الكتب عرفت ربك سبحانه وتعالى أنه هو الذي حلق هذا الجهنم، وسخر هذا الكوب وأجزاء سمكته وعلمه سبحانه وتعالى، هذا هو العلم بالله عز وجل

قوله ومعرفة نبئه هو محمد ﷺ لأنه هو المعلم عن الله  
عن دجل، وهو الواسطه بما وبيه الله عن دجل في سلیع  
الرسالة، لا بد أن تعرفه، تعرف من هو؟ وترى ما

## ومعرفة دين الإسلام [٦]

ونتعرف بذلك، ونعرف ما جاء به ﷺ، نعرف كيف يبدأه  
لوحي؟ وكيف قام بالذهورة إلى الله عز وجل هي مكة  
وال مدينة، تعرف سيرة الرسول ﷺ ولو باختصار

الرسول ﷺ هو محمد بن عبد الله بن عبد المطلب بن  
حاشم بن عبد مناف إلى آخر النسب البوبي الشريف الذي  
سمى ابن إبراهيم عليه الصلاة والسلام، ونتعرف كيف عاش  
قبل البعثة، وكيف جاءه الوحي من الله عز وجل، وماذا حمل  
عليه الصلاة والسلام بعد بعثته، نعرف ذلك بدراسة سيرته  
ﷺ ولا يليق بالمسلم أن يجهل الرسول ﷺ كيف تبع  
شحاذات لا تعرفه؟! هذا غير معقول

[٦] نوطة معرفة دين الإسلام الذي هو دين هذا الرسول ﷺ  
ـ هو دين الله عز وجل الذي أمر به عباده، والذي أمرك  
بناجحة وأنت مطالب به، لا بد أن تعرف هذا الدين،  
والإسلام هو دين جميع الرسل كل الرسل دينهم الإسلام  
بالمعنى العام، وكل من أتبع رسولاً من الرسل فهو سالم له  
عز وجل مقاول له، موحد له هذا الإسلام بمعناه العام، إنه  
دين الرسل جمعياً، فالإسلام هو الإسلام له بالتحديد،  
والأخير له الطاعة، والخلوص من الشرك وأهله

بالأدلة (٧)

أما الإسلام بمعناه الخاص فهو الذي يحيى الله به به  
محمدًا ﷺ لـله مدد بيته الرسول ﷺ لا دين إلا دينه عليه  
الصلة والسلام، والإسلام الحصري في اتباعه ﷺ بلا يسكن  
لليهودي أن يقول أنا مسلم، أو المترافق يقول أنا مسلم  
بعد بيته النبي ﷺ وهو لا ينفعه، فالإسلام مدد بيته النبي هو  
اتباعه ﷺ، قال تعالى ﴿ قُلْ إِنَّكُمْ تَرْجِعُونَ أَنَّهُمْ لَا يَعْمَلُونَ يَتَبَيَّنُ كُلُّ أَنْشَأْتُمْ ﴾ (آل عمران ٣٦) هذا هو الإسلام بمعناه العام وبمعناه  
الخاص.

(٧) قوله: **بالأدلة لا بالتقليد وإنما بالأدلة من القرآن ومن**  
**السنة هنا هو العلم**

خالد ابن القاسم في الكافية الثانية:

**العلمُ قَدْرُهُ قَدْرُ رَسُولِهِ**

**كَذَلِكَ الصَّحَاحَةُ كَذَلِكَ أُرْثُ الْبَرْزَاقِ**  
**مَا يَعْلَمُ نَعْلَمُ لِلْجَلَابِ سَفَاهَةً**

**بَيْنَ الرَّسُولِ وَبَيْنَ رَأْيِ مُلَائِكَةٍ**

**هَذَا هُوَ الْعِلْمُ الْعِلْمُ هُوَ عِلْمُ الْكِتَابِ وَالسَّنَةِ، أَمَا أَنْوَافُ**  
**الْعِلْمَاءِ فَهُنَّ تَشْرِيعٌ وَتَوْضِيحٌ مُقْطَلُ كَلَامِ اللَّهِ وَكَلَامِ رَسُولِهِ ﷺ**

## العمل بالعلم

### الثانية . العمل به [٨]

وقد يكمن فيها لو هي بعضها خطأ، والأدلة ليست كلام العلماء، إنما الأدلة هي الآيات القرآنية والآحاديث السيرة، وأما كلام العلماء فهو شارح وموضخ ومبين لذلك لا أنه دليل في نفسه

هذه هي المسألة الأولى وهي الأساس، هنا بها الشیع رحمة الله لأنها هي الأساس، وإنما يبدأ بالعقيدة وبالأساس بالتعلم والتعليم والدعوة إلى الله عز وجل، يبدأ بالعقيدة لأنها هي الأصل وهي الأساس

[٨] قوله العمل به، أي . بالعلم لأنه لا يكفي أن الإنسان يعلم ويتعلم بل لا بد أن يحصل عليه . بالعلم يدور عمل إنما هو حجة على الإنسان، فلا يكون العلم مافعاً إلا بالعمل، أما من علم ولم يحصل بهذا محفوظ عليه؛ لأنه عرف الحق وتركه على بصيرة .

والناظم يقول:

وَعَالِمٌ يَعْلَمُهُ لَمْ يَعْمَلْ  
مَعْدَتْ بِنْ قَلْ غَيْرَ الرَّشْقَ

وهذا مذكور في الحديث الشريف «إن من أول من نُشر بهم النار يوم القيمة، عالم لم يحصل على علم<sup>(١)</sup> العلم مفرون بالعمل»، والعمل هو نهر العلم، علم بلا عمل كشحنة بلا نهر، لا فائدة فيها، والعلم إنما أُنجز من أجل العمل

كما أن العمل بدون علم يكون وبالاً وصراخاً على صاحبه إذا كان الإنسان يحصل بدون علم فإن عمله وبال وتعب على صاحبه، قال عليه<sup>(٢)</sup> «من عمل عملاً ليس عليه أسراراً فهو رديء»

ولهذا نقرأ في المائحة في كل ركعة «أَعْلَمُ بِالْبَرَاءَةِ  
الْمُسْتَقْدِرُ بِالْجُنُونِ أَنْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرُ التَّحْصُّنِ بِعِلْمِ الْأَكْثَارِ» [المائحة: ٦-٧] فعن الله الدين يحصلون بدون

(١) أخرجه الرضي (٩٣٨٦) وهو حديث طويل وفيه «أَوْلَىكُنْ بِالْجُنُونِ  
أَرْبَعَ حَلَقَاتِ نُسُرٍ بِهِمْ النَّارُ يَوْمَ الْقِيَمَةِ» من حديث أبي هريرة رضي الله عنه

(٢) أخرجه البخاري محققاً قبل الحديث (٧٣٤٠)، ومسلم (١٥١٨) وابن ماجة  
من حديث عائشة رضي الله عنها، وأخرجه البخاري (٩٦٧٢)، ومسند  
(١٧٦٨) من عائشة رضي الله عنها، قال في ذلك رسول الله<sup>(ص)</sup>  
«من أخذت في أسرار ما ليس به أسرار»

## الدُّعْوَةُ إِلَى الْعِلْمِ

### الثالثة. الدُّعْوَةُ إِلَيْهِ [٩]

عزم الصالحين، والذين يعلمون ولا يتعلمون بالمحضوب عليهم، فلتذهب لذلك فرقة منهم حداً

[٩] قوله الدُّعْوَةُ إِلَيْهِ، أي لا يكتفى أن يتعلم الإمام ويعمل في نفسه، ولا يدحر إلى الله عزوجل، بل لا بد أن يدعو غيره، فيكون ماضياً لنفسه ونافعاً لغيره، ولأن هذا العلم أصله، ليس بملك لك تحترمه وتصرم الناس منه، والناس بحاجة إليه، فالواجب عليك التلبيع والبيان ودعوة الناس إلى الخير، لهذا العلم الذي حملتك الله إيمانه ليس وقعاً عليك، وإنما هو لك ولغيرك، فلا تتحتكه، على بسطك ونفع الناس من الاتصال به، بل لا بد من سلبه ولا بد من بيانه للناس، قال تعالى: «وَإِذَا أَحدَكَتْ بِيَقْنَانَ الظَّفَرِ أَرْوَأْتَ الْكَبَّابَ لَتَبَيَّنَ هَذَا يَوْمٌ  
وَلَا تَكُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ» (آل عمران ١٨٧)

هذا يتحقق أحد، الله على العلماء أن يبيروا للناس ما علمتهم الله من أجل أن يشردوا الخير، ويحرجو الناس من انتظامات إلى السور، وهذا عمل الرسل عليهم الصلاة والسلام ومن اتبعهم، قال تعالى: «قُلْ هُنَّوْنَ مَبِيلٌ أَذْهَرُوا إِلَى

## الصبر على الأذى فيه

[الرابعة: الصبر على الأذى فيه (١٠)]

أَفَمُنْكِرٌ لِّلَّهِ أَنَّهُ يَعْلَمُ مَا يَنْهَا بِنَارَ الْجَنَّةِ<sup>(١)</sup>  
 (يوسف ١٠٨) هذه حربة الرسول ﷺ وطريقة أن الله، العلم  
 والعمل والدعوة إلى الله عز وجل، من لم يدع وهو قادر  
 على الدعوة وعده علم وكتبه، فإنه يلجم بالجام من يار يوم  
 القيمة كما في الحديث<sup>(٢)</sup>

(١٠) قوله: الصبر على الأذى فيه معلوم أن من دعا الناس  
 وأمر بالمعروف ونهى عن المكروه، فإنه يستعرض للأذى من  
 الآثار، لأن كثيراً من الناس لا يرون العبر بل يرون  
 الشهوات والمحرمات والأهواء الباطلة، فإذا جاءه من  
 بدعورهم إلى الله، ويرد عليهم شهواتهم، فلا بد أن يكون

(١) أصح أثر دارود (٣٦٥٨)، والترمذى (٢٦٩٩)، وابن ماجه (٢٦٦)  
 و(٢٦٦٢) من حدث أبي هريرة، رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ  
 أمن سُلْطَنٍ من علم مكنته، الجنة الله يلجم من يار يوم القيمة، رضي  
 الله عنه (٢٦٤) من حدث أبي سعيد الخدري، رضي الله عنه قال: يا رسول الله  
 رسول الله ﷺ أمن كثيْرٍ على ما يسمع الله به في السر، ألم  
 الذين، الجنة الله يرمي القيمة بالجام من يار

سيهم رُؤْيَى فعل ما الفعل أو بالفعل . فالواجب على من يدْعُوا إلى الله ويريد وجه الله أن يصر على الأداء ، وأن ينصر في الدعوة إلى الله ، وقدرته هي ذلك الرسول عليهم الصلاة والسلام وأخير ن THEM وحاتمهم محمد ﷺ

ماذا التي من الناس ؟ وكم التي من الأداء بالقول والعمل ؟  
 قاتلوا ساحر وكذاب ، وقالوا محسون وقالوا به من الأحوال التي ذكرها الله عز وجل في القرآن ، وناولوه للأداء ، قدموه بالحجارة حتى أدموا عنده ~~جثة~~ لما دعاهم إلى الله عز وجل ، وأتموا سلا حرور على ظهره وهو ساجد عند الكعبة ، وتوعدوه بالقتل وهنذوه ، وهي عروة أحد حري عليه وعلى أصحابه ما حري ، عليه الصلاة والسلام ، كسروا زماميته ، وشجوه في رأسه ، ~~جثة~~ وفع في حمرة ، وهو بي الله ، كل هذا أدى في الدعوة إلى الله عز وجل لكنه صبر وتحصّر وهو أصل الحق عليه الصلاة والسلام ، فلا بد للنبي يقرون بهذه الدعوة أن ينصر من للأداء على حسب إيمانه ودعوتنه ، ولكن عليه أن يصبر ، ما دام أنه على حق فإنه ينصر ويتحمل ، فهو في سبل الله وما يباله من الأداء فهو في كفالة حسنة أجر من الله سبحانه وتعالى

والدليل قوله تعالى ﴿وَالْحَسْرَةُ إِنَّ الْإِنْسَنَ لَهُ  
حُسْنٌ إِلَّا مَا أَمْسَأَ وَعَيْلُوا الْمُنْتَكَبَتِ وَنَوَاصِرًا يَالْحَقِّ  
وَنَوَاصِرًا يَالْشَّرِّ﴾ [سورة الحسر] (١١)

[١١] هذه المسائل الأربع يجب أن تتعلمها بالتحصيل، هل من دليل على ما ذكره الشيخ؟ إن هذه المسائل الأربع يجب عددها تعلمها، وهو عندما أنه لا يغول شيئاً إلا بدليل، فما هي الدليل؟ قال الدليل على ذلك قوله تعالى سورة الرحمن الرحمن **﴿وَالْحَسْرَةُ إِنَّ الْإِنْسَنَ لَهُ حُسْنٌ إِلَّا مَا أَمْسَأَ وَعَيْلُوا الْمُنْتَكَبَتِ وَنَوَاصِرًا يَالْحَقِّ وَنَوَاصِرًا يَالْشَّرِّ﴾** إلا الذين آتُوا  
آتُوا هذه هي المسألة الأولى العلم، لأن الإيمان لا يكون إلا بعلم، وهو معرفة الله عز وجل، ومعرفة بيته، ومعرفة دين الإسلام بالأدلة

**المسألة الثانية** وعملوا الصالحةات، هذا العمل بالعلم  
**المسألة الثالثة** ونراصرها بالحق، وهذه الدخورة إلى العلم  
والعمل.

**المسألة الرابعة** ونراصرها بالضر على الأدبي هي سبل  
الدخورة إلى العلم والعمل

### قوله سبحانه **﴿وَالنَّرُ﴾**

الواو دار الفسم، والمعصر: اسم مفسم به مجرور  
وعلامة جره الكسرة والمراد به الرفت والرمان  
أقسم الله تعالى بالرمان والرفت وهو محلوق، والله جل  
وعلا يقسم بما شاء من المخلوق، والمخلوق لا يقسم إلا بالله،  
وإنه لا يقسم إلا شيء له أهمية، وفيه آية من آياته سبحانه  
ونعالي، بهذا الرمان فيه عبرة والله أعلم، ولذلك أقسم الله  
بالمعصر، وبالليل إذا يعشى، وأقسام بالمعنى

أما المخلوق فإنه لا يقسم إلا ساقه، ولا يجوز أن يخلف  
عمر الله، قال **عليه السلام** من خلف بغير الله فقد كفر أو أشرك <sup>(١)</sup>  
ولقال «من كان حاله علىخلف ساقه أو ليصمت <sup>(٢)</sup>

فالله يقسم بما شاء ولا يقسم إلا ساقه أهمية وبه هرة،  
ما هي العبرة في هذا الرمان؟ العبر خطيبة تعاقب الليل  
والنهار، وتقاربهما، هذا يأخذ من هذا، وهذا يأخذ من

(١) أخرجه أبو داود (٣٦٤٦)، والترمذي (١٥٣٦) من حديث ابن عمر  
وصني الله عنه

(٢) أخرجه البخاري (٦٦٠٨)، وسلم (١٦٦٦) (٢) من حديث ابن عمر  
وصني الله عنه

هذا، يطول هذا، ويفسر هذا تعاقبها على هذا النظم  
العجب الذي لا يختلف ولا يتغير

هذا دليل على قدرة الله سبحانه وتعالي، ثم ما يجري في  
هذا الوقت من الحوادث والكوارث ومن المصائب ومن  
النعم ومن العجائب، ما يجري في هذا الوقت هذا من العبر،  
و كذلك من الليل والنهار مجال للعمل الصالح، فل تعالى  
﴿وَطُورَ الْيَوْمَ جَعَلَ لَيْلَهُ وَالنَّهَارَ جَنَّةً﴾ أي يتعافى، يختلف  
هذا هذا ﴿لِمَنْ أَرَادَ لِذَلِكَ مُتَحَمِّلاً﴾ (المرادي ٦٦)  
وهي بعض القراءات ﴿لِمَنْ أَرَادَ لِذَلِكَ مُتَحَمِّلاً﴾

فالليل والنهار كسب حظ نعم استغلهما في طاعة الله  
غير وحل، ومجال العمل هو الليل والنهار، ما عندك هير  
الليل والنهار، هنا مجال العمل والكسب الطيب للذبا  
والآخرة، هي الليل والنهار نعم وفراود لدلك أقسم الله  
بالنصر

### ما هو جواب الفسق؟

عن قوله ﴿إِنَّ الْإِنْسَانَ لَهُ حُسْنٌ﴾ الإنسان جميع سير نعم  
لم يشر أحداً لا العذوك ولا الرؤساء، ولا الأعيان، ولا

العقار، ولا الأسرار، ولا العبيد، ولا الذكور ولا الإناث  
فـ«أَنْ» في الآية للاستغراق، كل بني آدم هي حسر، أي:  
هي حسارة وهلائل إذا صبّعوا هذا الوقت الشين، واستعملوا  
في معصية الله، وفيما يصرّهم

وهذا الوقت الذي هو ربع عيد كثير من الناس، يطرد  
عليهم الوقت، يملؤون ويفولون يريد قتل الوقت، يأتون  
بالعلويات أو يسافرون للخارج لقضاء العطلة والوقت، أو  
يصحّكون ويصرّحون لقطع الوقت، فهو لا الذي قطعوه  
وصبّعوه سيكون حسارة ودامة عليهم يوم القيمة، وهو  
مصدر سعادتهم لو حافظوا عليه

جميع بني آدم هي حسارة وهلائل إلا من اتصف بتاريخ  
سمات هي، العلم، والعمل، والدعاة إلى الله، والصبر على  
الأدي

من اتصف بهذه الصفات الأربع تبقى من هذه الحسارة  
ولا يمكن الإيمان بذلك إلا بالعلم الذي هو معرفة الله  
**«وَتَعْلَمُوا أَنَّكُلِيلَكُمْ»**، أي عملوا الأعمال الصالحة من  
راحات ومستحبات، واستعملوا وفتهن يعمل الصالحة بما

يهدىهم في دينهم وديباهم، حتى العمل لله به خير وفيه  
اجر إذا تصد بـ الاستدابة على الطاعة، وكيف بالعمل  
لآخرة، لهم أتك لا تخشع الوقت بل تستعمله هي شيء  
يميلك وينفعك

﴿وَتَوَسَّلُوا بِالْحَقِيقَ﴾ أمروا بالصراط، ونهوا عن السكر،  
ودعوا إلى الله عز وجل، وعلموا العلم النافع، وشرعوا التعليم  
والخير في الناس أصحروا دعاء إلى الله عز وجل

﴿وَتَوَسَّلُوا بِالثَّقْرِ﴾ صرروا على ما ينالهم، والضرور في  
النفع، الخير، والمراد به هنا حس النعم على طاعة الله

### وهو ثلاثة أنواع

الأول: صير على طاعة الله

الثاني: صير عن محارم الله

الثالث: صير على أنداد الله.

فالأول صير على طاعة الله، لأن الناس تردد (لكن)  
وقرية الراسدة، فلا بد أن يصرها الإنسان على الطاعة وعلى  
الصلة وعلى الصيام وعلى الجهاد هي سبل الله وإن كانت  
نكارة هذه الأمور، يصرها ويحبها على طاعة الله

والثاني يضر على مخازن الله، الصنف ثالث المحرمات، والشهوات، إنها تغسل إليها وتسع إليها، فلا بد أن يرتكبها ويحس بها عن المحرمات، وهذا يحتاج إلى صبر، وليس من السهل مع الصنف على الشهوات المحرمة، من ليس بهذه صبر فإن نفسه تتغلب عليه ويسعى إلى المحرمات

الثالث الصبر على أقدار الله المؤلمة المضاف التي تصيب الإنسان من موت قرب، أو حياء مدل، أو مرض يصيب الإنسان، لا بد أن يصبر على قضاء الله ولذاته لا يرجع ولا يتسلط على يحس اللسان عن الباحة والتسلط، ويحسن الصنف عن الحرج، ويحسن التحوار عن لطم العذبة وشق الحجوب هذا هو الصبر على المضاف

أما المضاف فلا يضر عليها بل يتوب إلى الله وينصر بها، ولكن ضد المضاف التي لا دخل لك فيها، بل هي من الله غير وجل فدراها على إثبات انتفاء وامتناعها أو غقرتها لك على ذكرها، كما في قوله تعالى **﴿وَرَبِّكُمْ أَكْبَرُ كُلَّ هُنَاءٍ﴾** (الشورى ٣٠) فإذا حصلت للصلم مفيدة في نفسه أو ماله أو ولده أو قريبه أو أحد إخوانه من المسلمين فعليه بالصبر والاحتسب

قال تعالى ﴿الَّذِينَ يَرَوْا أَسْبَاطَهُمْ سَوِيَّةً فَأُولَئِنَّا بِهِمْ نَوْرٌ يُبَعِّدُ  
عَنِ الظُّلْمِ وَهُمْ مُلْتَزَمُونَ بِمَا رَأَيُوكُمْ وَرَأَيْنَا وَإِذَا هُمْ  
الظَّاهِرُونَ﴾ (المراء: ١٥٦) هذا هو القسر ، ومن ذلك  
القسر على الأدلة في الدخورة إلى الله عز وجل دون هذا من  
المصاديب ، فعليك أن تصر على ما يلقى من الأدلة في سبيل  
الخير ، ولا تنتهي عن فعل الخير ، لأن بعض الناس يريد فعل  
الخير لكن إذا واجهه شيء يذكره قوله قال ليس من الواجب  
عليه أن أدخل صبي في هذه الأمور ، ثم يترك التعليم إن كان  
沐طماً ، ترك الدخورة إلى الله ، يترك الخطابه إن كان خطيب  
مسجد ، يترك إمامه المسجد ، يترك الأمر بالمعروف والنهي  
عن المكروه ، هذا لم يضر على مصالحة من الأدلة

ولما كثت معطانا عليك بالرجوع إلى الحق والهرب،  
أعادك على حق ولم نعطيك معليك بالصبر والاحتساب،  
واشتهر أن هذا في سبل الله هر وجل وأنت مأجور عليه،  
ونذكر ما حصل للآباء عليهم الصلاة والسلام من الأذى  
وكيف عصروا وواجهوا في سبل الله حتى صرهم الله  
هز وجل

قال الشافعى رحمة الله لو ما أرزل الله حججه على  
حقيقة إلها هذه السورة لكتبتهم (١٢)

(١٢) قوله الشافعى هو الإمام محمد بن إدريس الشافعى  
سنة إلى جده الرابع اسمه شابع، وهو من قريش، من بيته  
المطلب، توفي سنة ٤٠٧هـ، وهو أحد الأئمة الاربعة، وقال  
هذه المقالة لأن الله يشىء في هذه السورة أسباب الشقاوة  
وأسباب السعادة

أسباب السعادة أن يتحقق الإنسان بهذه الصفات  
الأربع العلم، والعمل، والدعاة، والصرور على الأداء في  
سبيل الله تعالى، فقامت الحججة من الله على حلقة بهذه  
السورة، إن الله سبحانه يقول لهم إني قد بيت لكم أسباب  
السعادة في هذه السورة العصيرة المختصرة

والقرآن كله والله هما تفاصيل لهذه المثلث الأربع،  
لكن هذه السورة بيت أسباب السعادة مجملة، ظهرت بها  
الحججة على الحلق، وبطبيعة تصوّر القرآن والله مُفضلاً  
ومُبِيّناً لهذه المسائل الأربع، وليس معنى كلام الشافعى أن  
هذه السورة تكفي الناس، لو ما أرزل الله غيرها لكيفها أثبات  
الحججة عليهم، لأن الله يشىء فيها أسباب السعادة وأسباب

وقال البخاري رحمه الله تعالى مات العُلم فـ  
تـلـ القـولـ وـالـعـملـ

والدليل «فَاطْرُكُمْ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَأَنْتُمْ فِي إِلَهٍ مُّؤْمِنُونَ» (سورة البقرة ١٩) بـدـأـ بـالـعـلـمـ فـلـ القـولـ وـالـعـملـ

[١٢]

مشـقاـةـ، مـلاـ أـحـدـ يـوـمـ الـقـيـامـهـ يـقـولـ آـلـاـ أـعـرـفـ اـسـبـاـسـ  
طـحـادـهـ وـلـاـ أـعـرـفـ اـسـبـاـسـ الشـفـاوـهـ وـهـوـ يـغـرـاـ هـذـهـ السـوـرـهـ  
الـمـحـصـرـهـ الـرـجـيـرـهـ

(١٢) البخاري هو الإمام محمد بن إسماعيل بن إبراهيم  
البخاري، سبط إلى بخاري ملدة في المشرق، إمام أهل  
ال الحديث و حسن الخط و حميد رحمه الله، صاحب «ال صحيح » الذي  
هو أصح الكتب بعد كتاب الله

قوله. العلم قبل القول والعمل، لأن العمل لا يبعـد إـلـاـ  
إـنـ كـانـ مـبـاـ عـلـىـ عـلـمـ، أـمـاـ عـلـمـ العـسـيـ عـلـىـ جـهـلـ فإـنـ لـاـ  
يـبـعـدـ صـاحـبـ بـلـ يـكـونـ وـبـالـأـ وـضـلـالـاـ عـلـىـ يـوـمـ الـقـيـامـهـ، مـلاـ بـدـ  
أـنـ يـقـدـمـ تـلـمـعـ الـعـلـمـ قـلـ الـعـملـ

قوله والدليل، أي على هذه الترجمة قوله تعالى  
«فَاطْرُكُمْ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَأَنْتُمْ فِي إِلَهٍ مُّؤْمِنُونَ» حيث مـاـ الـعـلـمـ،

وقوله تعالى . **«ولتسْفِرْ»** هذا هو العمل ، بينما بمحاجة  
بالعلم قبل العمل ، لأن العمل إذا كان على جهل فإنه لا ينفع  
صاحبها ، بينما الإنسان بالعلم أولاً ثم يعمل بما عليه ، هذا  
هو الأساس .



٢

٣

— ٢ —  
— ٣ —  
— ٤ —  
— ٥ —

### الرسالة الثانية

ثلاث مسائل ي يجب على المسلم تعلمها والعمل بها

أعلم رحمة الله (١)

ألا ي يجب على كل مسلم و مسلمة تعلم ثلاثة هذه  
السائل والعمل بهن (٢)

(١) قوله أعلم هذه الكلمة قلنا فيما سبق إنها كلمة يلزم  
بها الاهتمام بما معندها و معناها علم و اعiem و نظر

قوله رحمة الله هنا دعا ذلك بالرحمة، وهذا أيضاً  
كما سبق هي أن المعلم يعني أن يتطلب مع المتعلم، وأن  
يدعوه له ويرعاه، من هنا من أعظم وسائل التعليم، ولا  
يعني له أن يقابل المتعلم بالفقرة والشدة والعطالة، لأن هذه  
يضرُّ عن العلم، ثم هذا أيضاً يدل على الصع من الشجاع  
رحمه الله، وأنه يريد التصريح والمتفهم والتوجيه الجديد

(٢) قوله أنه يجب الوجوب معروف عدد الأصولين،  
والواجب هو الشيء الذي لا بد منه، وقد عرفه الأصوليون  
 بأنه ما يحبه الله ويفعله ويعاقب ناره، وأصل الوجوب في اللغة

الثبوت والاستقرار، يقال وحبك كما، أي ثبت واستقرار، قال تعالى في التكبير **﴿فَلَا تُؤْتَ حَتَّىٰ﴾** أي سقطت على الأرض واستقرت بيته بعد تدريتها **﴿كَفَرُوا بِهَا وَأَنْوَسُوا﴾**

[الحج ٢٦]

عقوله يحب، يدل على أن الأسر ليس من مات الاستحسان، من شاء فعل ومن شاء ترك، بل الأمر من مات الإكرام من الله سبحانه وتعالى، لرس هذا الإيجاب من قبل الشعور، وأساسه هو من فعل الله عز وجل فيما أمر في الكتاب والث من إلرام العمال بهذه المسائل

غوله يحب على كل مسلم وسلمة، أي يحب على كل ذكر وأمشي من المسلمين سواء كانوا أحرازاً أو عبيداً أو ذكوراً أو إناثاً، لأن المرأة تشارك الرجل في كثير من الواجبات بلا حسنة الدليل بالرجال، فإنه يختص بهم، مثل وجوب صلاة الجمعة في الصالحة، وصلاة الجمعة، ومثل زيارة القبور فإنها خاصة بالرجال، ومثل الجهاد في سبيل الله فإنه خاص بالرجال.

مما دل الدليل على اختصاصه بالرجال فإنه يختص بهم، وإنما من الأصل أن الرجال والنساء سواء في الواجبات

رتجب المحرمات وسائر النكاليف، ومن ذلك أن تعلم العلم واجب على الرجال والنساء لأنّه لا يمكن عبادة الله جل وعلاً التي خلقنا من أجلها إلا بتعلم العلم الذي يعرف به عبادة ربنا، فهذا واجب على الرجال والنساء أن يتخلصوا أخيراً ذريهم لاسيما أمور العقيدة

قوله، ثلاثة مسائل التعلم عن معانٍ للتفقي عن العلماء والحفظ والفهم والإدراك، هذا هو التعلم، ليس العراد مجرد قراءة أو مطالعة حرة كما يسمونها هذا ليس تعلمًا إنما التعلم هو اللقى عن أهل العلم مع حفظ ذلك وبهمة وإدراكه تماماً هذا هو التعلم الصحيح لما سجدة القراءة والمطالعة فإنها لا تكفي في العلم وإن كانت مطلوبة، وفيها فائدة لكنها لا تكفي، ولا يمكن الانتصار عليها

ولا يحقر انتقاده على الكتب كما هو الواقع في هذه التراث، لأن التعلم على الكتب خطير جداً يحصل منه مفاسد وتعالم أضرًّا من التجهيل، لأنّ العامل يعرف أنه عامل ويقف عبدًّا عنه، لكن المتمالئ يرى أنه عامل متجلًّا من حرام الله، ويحرّم ما أحلَّ الله، ويتكلم ويقول على أنه ملاً عين فالمسألة خطيرة جداً

الإيمان بأنَّ الله خلقاً ورزقاً ولم يترُكنا هنالاً  
الأولى. أَنَّ الله خلقاً ورزقاً ولم يترُكنا هنالاً (٣)

فالعلم لا يزعد من الكتب مäsيرة إِبْرَاهِيمَ ورسائله،  
أما حقيقة العلم فإنها تزعد عن العلماء حيلة بعد حيل،  
والكتب إِيماناً هي وسائل لطلب العلم

(٣) قوله الأولى أنَّ الله خلقاً، أي أوجدها من العدم  
محض من قبيل أن يخلقوا الله بغير شأ، كما قال تعالى «فَلَمْ  
أَنْ عَلَى الْإِنْسَانِ جُدُّ بَنِ الْفَقْرِ فَمَا تَكُونُ شَيْئاً تَتَكَبَّرُ عَنْهُ» (الإِرْادَة)،  
وقال سبحانه «فَلَمْ كُنْ لَكُمْ فَلَمْ يَكُنْ هُوَ عَلَى هُنْيَّةٍ وَلَكُمْ  
حَقَّتُكُمْ بَنِ قُلْ وَلَكُمْ شَيْئاً شَيْئَيْنِ» (أَمْرِيم١٩) كان الإنسان قليلاً  
أن يخلق ليس شيء، والذى أوجده وخلقه هو الله عز وجل،  
فقال تعالى «أَمْ حَلَّوْا بِنْ عَرْ شَوَّدْ أَمْ حُمْ الْعَنْثُورْ» (التطور)  
[٣٥]

قوله ورزقاً لما كا يحتاج إلى الرفق إلى الطعام  
والتشراب والملابس والمساكين والمراتك والمصالح، علم  
 سبحانه حاجة مصر لما ما في العادات والأوصاف كلها  
 بما الحال من أجل ملائكة على يد الحلة، ومن أجل أن يستعين  
 بذلك على ما خلقها لأجله، وهو عبادة الله سبحانه وتعالى

قوله ولم يتركنا هملاً الهم هو التي، المهم  
المتروك الذي لا يُحاصَر عاده حلقاً وروراً لحكمة، ما حلقا  
عثاً ولا سدى قال تعالى **﴿لَيَسْتُمْ بِمَا تَنْذِلُونَ إِلَّا لَأَنَّ رَبَّهُمْ مَعْلُومٌ﴾** (المرسال ١١٥)

وقال سحابة **﴿أَنْتَ أَكْبَرُ الْجِنَّاتِ الْمُكَوَّنَاتِ فَمَنْ يَكْرَهُ مَكَانَتِنِي**  
**فَيُرَدِّعُنِي فَمَنْ يَكْرَهُ مَكَانَتِنِي﴾** (البسملة ٣٨-٣٦)

وقال **﴿وَنَا خَلَقْنَا أَنْسَادَ رِزْقَنَا وَمَا يَبْيَسُ بِعِلْمِنَا كُلُّهُ عَلَىَنِي**  
**كُلُّهُ عَلَيَّ لِيَوْمَ كُلُّ رِبِّينِ كُلُّهُ﴾** (ص ٢٧)

إله إيماناً حلقاً وحلقاً لنا هذه الأوراق والإمكانات  
للحكمة عظيمة وغاية حلبلة، وهي أن نعد سحابة وتعالى،  
ولم يحلقا كالبهائم التي خلقت لمصالح العباد ثم تشرت  
وتشهد؛ لأنها ليست مكلفة ولا مأمورة ولا مهيبة، إنما  
حلقا لعبادته كما قال تعالى **﴿رَبَّنَا خَلَقْتَ لَنَا رِزْقَنَا إِلَّا**  
**لِتَعْلَمُنِي فَمَا أَرْبَهُ مِنْ يَقْبَلُ وَمَا أَرْجُلُ لِيُكْوَسُونِي إِنَّ اللَّهَ هُوَ**  
**الْأَكْبَرُ مَوْلَوْنَا لِلْمُرْسَلِينَ﴾** (الناريات ٥٩-٥٨) ولم يحلقا بهذه  
الحياة الدنيا فقط يعيش فيها، وسرح وسرح، وياكل  
وشرب، وترسم فيها وليس بعدها شيء، وإنما الحياة

مررحة وسرق للدار الآخرة متزوج فيها بالاعمال الصالحة، ثم سوت وستغل منها، ثم سمعت ثم سحاس وبحارى باعمالا

هذه هي العادة من خلق الجن والإنس، والدليل على ذلك آيات كثيرة تدل على البخت والثور والجراء والحساب، والعقل يدل على هذا، فإنه لا يليق بحكمة الله سبحانه وتعالى أن يخلق لهذا الحلق العجيب، وأن يسرع هذا المكتوب لس أدم ثم يتركهم يموتون وينهبون بدون نتيجة هنا عنت، فلا بد أن تظهره نتائج هذه الأعمال في الدار الآخرة

ولهذا قد يكون من الناس من يعصي الله في عبادة الله وفي طاعة، وهو في هنر وهي حاجة، وقد يكون مظلوماً مضروراً عليه ومصراً عليه ولا يبال شيئاً من حرام، عمله في هذه الدنيا، وعلى العكس يكون من الناس كافر ملحد شرير يسرع ويصرع في هذه الحياة، ويتحمّم ويُعطي ما يستحبّ، ويرتكب ما حرم الله، ويظلم العباد ويحتدي عليهم، ويأكل أموالهم، ويقتل بغير حق، ويسلط ويتجبر ثم يموت على حاله، ما أصابه شيء من العقوبة هل يليق بعد الله سبحانه وتعالى وحكمته أن يترك هذا المطبع بدون جراء، وأن يترك هذا الكافر بدون مجازاة، هذا لا يليق بعدل الله سبحانه وتعالى،

## بن أرسن إلسا رسولًا (٤)

ولذلك جعل دارًا آخر بجواري فيها المحس بمحاسنه،  
والمس بمساهته، فظهور فيها ثمرات الأعمال

لما الذي دار عمل، وأما الآخرة فهي دار حزاء إما حسنة وإما  
مأنة، ولم يتركها هملاً كما طر الملاحدة والدهريون، قال  
تعالى ﴿وَلَمْ يَأْتُوا مِنْ إِلَهٍ مِّنْ دُرُّكُمْ وَلَا يَعْلَمُونَ إِلَّا الْأَذْفَرُ  
رَبُّكُمْ يَعْلَمُ مِنْ بَعْدِكُمْ إِنْ هُمْ لَا يُظْهَرُونَ﴾ (الجاثية ٢٢) هذه مقالة  
الملاحدة الذين لا يزعمون بالبعث والشور

وند أنكر الله عز وجل عليهم فقال ﴿إِنَّمَا يَنْهَا  
الْمُتَقْرِبُونَ لَئِنْ كَفَرُوكُمْ﴾ (العنكبوت ٣٦-٣٥)، وقال تعالى  
﴿أَمْ خَيَّبَ الَّذِينَ أَخْرَجُوا أَهْلَكَاتٍ لَّمْ يُحْكِمْهُنَّ حَالَيْهِنَّ مَا سُرُّوا وَمَوْلَانَاهُمْ  
الْمُتَقْرِبُونَ سَوَّاهُمْ شَيْهُمْ وَرَسَامُهُمْ كَمَّا يَعْكِسُونَ﴾ (الجاثية  
٢٩).

وقال تعالى ﴿أَرَى لَهُنَّ الْأَوْيُنَ مَا سُرُّوا وَمَكَبِّلُوا الشَّيْءَ  
كَالْمُقْبِلِينَ إِلَيْهِمْ أَرَى لَهُنَّ الْأَوْيُنَ كَالْمُكَبِّلِينَ﴾ (من ٢٨) وهذا  
لا يمكن ولا يمكن أن

[٤] لما كانت العبادة لا سبب أن يأخذها من استعمال أو  
تقليد فلا رحيل من الناس، فرسول الله إلسا رسولًا ليس له

كيف يعبدوا لأن العبادات توثيقية لا يحجز أن يعبد الله بشيء  
الا بما شرحته.

فالعبادات توثيقية على ما جاءت به الرسول عليهم الصلاة  
والسلام، فالحكمة من إرسال الرسول أن يبيّنوا للناس كيف  
يعبدون ربهم، ويبين لهم عن الشرك والكفر بالله عز وجل  
هذه مهنة الرسول عليهم الصلاة والسلام، وفيها يقول عليه  
الصلوة والسلام «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»<sup>(١)</sup>  
فالصلوة توثيقية، والدعى مردودة، والحرائق مردودة،  
والتغريد الأعمى مردودة لا تزهد العادات إلا من الشريعة  
التي جاء بها الرسول ﷺ

قوله تعالى أرسل إلى رسله ﷺ هو محمد ﷺ حاتم النبيين  
أرسله لبيان لامعاد حلف<sup>(٢)</sup> ويبين لما يكتب بعد الله عز وجل،  
ويبيّن عن الشرك والكفر والمعصي هذه مهنة الرسول ﷺ  
ونهاد بعث المبلغ للنبي، وأذى الأمانة، ويصح الأمة عليه  
الصلوة والسلام، وبين ووضعه، وتركها على الصنفية الريفيه  
لنهاد كثيرون لا يرجع عنهم إلا هالك، وهذا كما في قوله

(١) سبق بطربيجه من ٧٥

من أطاعه دخل الجنة، ومن عصاه دخل النار (٥)

تعالى ﴿الْيَوْمَ أَكْتُ لَكُمْ وَبِكُمْ وَأَنْتُمْ عَلَيْكُمْ بَشِّرُّ وَذَرِّيْرُ  
لَكُمُ الْإِيمَانُ وَلَيْكُمْ نِعَمًا﴾ (آل عمران: ٢٣)

(٥) قوله من أطاعه، أي بما أمر به دخل الجنة  
وقوله: ومن عصاه، أي بما نهى عنه دخل النار  
وهذا مصداقه كثير في القرآن، قال تعالى ﴿مَنْ يُطِّعِ  
الرَّسُولَ فَقَدْ أطَاعَ اللَّهَ﴾ (آل عمران: ٢٠)، وقال تعالى ﴿وَمَا  
أَنْتُكَ إِنْ رَسُولًا إِلَّا يُطْكِبَ بِمَا تَبَرَّعَ﴾ (آل عمران: ٦١)،  
وقال سبحانه ﴿وَلَمْ يُطِّعُهُمْ مَمْنُوا﴾ (آل عمران: ٥٤)، وقال  
تعالى ﴿وَلَيْسُوا الرَّسُولُ لَكُمْ كُلُّمُرْسُونَ﴾ (آل عمران: ٥٦) من  
أطعه اهتدى ودخل الجنة، ومن عصاه صار ودخل النار،  
قال ﴿كُلُّكُمْ يَدْخُلُ الْجَنَّةَ إِلَّا مَنْ أَنْهَا﴾ فالراية يا رسول الله  
رسن يابس؟ قال «من أطاعني دخل الجنة ومن عصاني فقد  
ابن (٦)

قوله ﴿أَنْهَا﴾ أي أين أن يدخل الجنة وقال ﴿أَنْهَا﴾  
﴿لَا يَسْعُهُ بِهِرْدِي وَلَا حَسْرَانِي نَمْ لَا يَزُوسْ مَالِدِي حَتَّى يَهْ

(٦) أخرجه البخاري (٢٢٨٠) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه

وَالْدَلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولًا شَهِيدًا  
عَلَيْكُمْ كَمَا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ فَرْعَوْنَ وَرَسُولَهُ زَيْنَ الْعَابِدِينَ  
شَهِيدًا لِّتَذَكَّرُوا وَيَلْمَلُوا﴾ (المرحل ١٥-١٦) [٦]

: لا دخل للار [٧] فـ من أطاعه دخل الجنة ومن عصاه دخل النار، وهذا هو العارق بين العزس والكافر

[٦] قوله والدليل، أي على إرسال الرسول قوله تعالى ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولًا شَهِيدًا عَلَيْكُمْ كَمَا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ فَرْعَوْنَ وَرَسُولَهُ زَيْنَ الْعَابِدِينَ شَهِيدًا لِّتَذَكَّرُوا وَيَلْمَلُوا﴾ قوله تعالى: إنما الصغير راجح إلى الله سبحانه وتعالى، وهذا صغير المعمظمه، لأنَّه خطيب سبحانه وتعالى

أرسلنا كذلك هذا صغير العطمة وسمى أرسلنا  
بعثاء وأرسينا إليه.

البكم يا معاشر التقليدين الحسن والإبراء، خطاب لجميع الناس؛ لأن رسالة هذا الرسول عامة لجميع الناس إلى أن تقوم الساعة.

**رسولاً خير محمد**

[٧] آخر جده ص ٣٢٣ (١٩٩٣) من حدث أبي هريرة رضي الله عنه

شاهدنا عليكم أي عذر الله سبحانه وتعالى يوم القيمة  
بأنه يلعنكم رساله انه واجب الحجۃ عليكم كما قال تعالى  
﴿رَسُولًا مُّبِينًا وَّمُؤْمِنِينَ لَيْلًا يَكُونُ لِّلنَّاسِ عَلَى الْقُوَّةِ حَجَّةً بَعْدَ أَرْضِهِ﴾ (الإسراء: ١٦٠) فلا أحد يوم القيمة يقول: إنما تم أمر  
أبي مخلوق لعمادة. إنما تم أمر ماذا يجب علىي، ولم يأمر مادا  
يحرم عليي، لا يمكن أن يقول هذا، لأن الرسول عليهم  
الصلوة والسلام قد سمعتهم، وهذه الآية المحدثة تشهد  
عليهم، قال تعالى: ﴿وَكَذَّبُوكُنْتُمْ أَنَّهُ وَسَطًا لِّتُكْثِرُوا  
شَهِيدًا أَعْلَمُ الْأَنْوَافِ وَلَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا﴾ (الفرقان: ١٤٢)

بهذه الآية تشهد على الأمم السابقة يوم القيمة أن رسالتها  
ملعتمها رسالات الله، بما يجدوه من كتاب الله عز وجل، لأن  
الله قصّ علينا سوء الأمم السابقة والرسل وما فالوه لأسيهم  
كل هذا عرضاً من كتاب الله عز وجل الذي لا يأبه الباطل من  
بين يديه ولا من خلقه، نربيل من حكيم حميد

ويكون الرسول وهو محمد ﷺ عليكم، يا أمّة محمد  
شهيداً، بشهد عليكم عذر الله أنه أقام عليكم الحجۃ، ويلعنكم  
رساله، وبصحبكم هي الله، فلا حجۃ لا أحد يوم القيمة بأن  
يقول ما يلعن شيء، ما حامي من مدح، حتى الكفار

يغترفون عندما يلتقيون في السر، قال تعالى ﴿لَمَّا أَتَاهُمْ يَوْمًا  
بِرْحَمَةِ رَبِّهِمْ خَرَجُوكُمْ بِئْرَهُمْ فَلَمَّا دَعَاهُمْ رَبُّكُمْ مُّنَذِّرًا وَلَمَّا  
رَأَلَّ اللَّهُ أَنَّكُمْ إِنْ تَقْرَئُونَ إِلَّا مَنْ كَانَ كَبِيرًا﴾ (البيت ٩-٨) يقولون  
للرسول أنت لم تصلّ، هم يكتّبون الرسول ويصلّوهم

هذه الحكمة في إرسال الرسول<sup>١</sup> إقامة الحجة على  
العداء، وهذا يدل على أراد الله هذه ابتلاء، الرسول يهدى الله بهم من  
يشاء، ويفهم الحجة على من عانده وجحد وكر

كما أرسل إلى فرعون رسولاً الرسول هو موسى عليه  
الصلوة والسلام، وفرعون هو الملك الجبار في مصر الذي  
ادعى الربوبية، وفرعون قلب لكل من ملك مصر يقتل له  
فرعون، المراد به هنا فرعون الذي ادعى الربوبية ﴿فَقَاتَلَ أَيَا  
رَبِّكُمْ لَأَنَّهُ لَكُلُّهُ﴾ (النار ٦٢)

بعض فراعنون الرسول هو موسى، كفر به فرعون كما  
قص الله في كتابه ما جرى بين موسى وفرعون، وما انتهى إليه  
أمر فرعون وتورته.

ما أحلياته، أي الحدب فرعون بالعقوبة وهو أن الله أشرفه  
هو وفوده في البحر ثم أدخلتهم النار ﴿يَسْأَلُونَهُمْ أَغْرَيْتَ  
هُنَّا

فَلَقِيلًا مَا زَانَ) ﴿سُورَةُ الْأَنْعَمٍ ٢٥﴾ [سُورَةُ الْأَنْعَمٍ ٢٥] يصار في النار في البرح، قال تعالى ﴿كُلُّ أَنْوَارٍ يُنَزَّلُونَ عَلَيْهِ شَرُّوا وَعَشَّبًا﴾ [سُورَةُ الْأَنْعَمٍ ٤٦]. هنا في البرح نزل الآخرة، يعرضون على النار مباحًا ومساءً إلى أن تقوم الساعة، وهذا دليل على عذاب الفاجر، والعياذ بالله، ﴿وَيَوْمَ تَقُومُ أَنْعَمَةُ الْجَنَّاتِ إِذَا لَمْ يُنْزَلْتَكُمْ إِنَّكُمْ أَنْعَمُ الْمُكَلَّبِ﴾ [سُورَةُ الْأَنْعَمٍ ٤٦]

### هذه ثلاثة حقوقيات

الأولى: أن الله أعرقهم ومحاجهم عن آخرهم في لحظة واحدة.

الثانية: أنهم يتدبرون في البرح إلى أن تقوم الساعة  
الثالثة: أنهم إذا بعنوا يوم القيمة يدخلون أشد العذاب،  
والعياذ بالله.

وكل ذلك من عصى محبذاً <sup>لأنه</sup> وإن ماله أشد من مآل فوم  
مرهون لأن محبذاً غير أفضل الرسل فهم عصاة تكون عقوبته  
أشد

الخداع بيلًا، أي شديدة قويًا لا يرونه فيه، ﴿وَكُلُّ ذَلِكَ لَكُمْ  
بِئْدَ إِنَّ الْمُلْكَ لِلَّهِ الْعَلِيِّ إِنَّ اللَّهَ لِيَعْلَمُ إِلَيْهِ شَدِيدُهُ﴾ [سُورَةُ الْأَنْعَمٍ ١٠٢]

الله سبحانه وتعالى لا يرضى أن يُشرك معه  
في عبادته أحدٌ  
**المسألة الثانية** أن الله لا يرضى أن يُشرك معه أحدٌ  
غيره في عبادته (٧)

وهذه الآية دليل على بُعد الله عما يُرسّل الرسول محمد  
ﷺ إلينا، وأن العرض من إرساله أن يُبيّن لنا طريق العبادة،  
من أطاعه دخل الجنة، ومن عصاه دخل النار كما دخل آل  
مرغون النار لعدم احصاؤهم موسى عليه الصلاة والسلام  
وكل ذلك أعداء الرسل كلهم هدا سبيلهم وهذا طريقتهم

(٧) هذه المسألة متعلقة بالمسألة الأولى لأن الأولى هي  
بيان وجوب عبادة الله واتباع الرسول ﷺ، وهو عكس  
الشهادات، عكس شهادة أن لا إله إلا الله، وشهادة أن محمداً  
رسول الله، والمسألة الثانية أن العبادة إذا حالفتها شرك  
بها، لا تقبل؛ لأنه لا بد أن تكون العبادة حافظة لوجه الله عز  
وجل

رس عن الله وعنه عبارة عبادته باطلة، وحردها  
كعدها، لأن العبادة لا تُفعَّل إلا مع الإخلاص والتبرّد.

عزم حافظها شرك مدت كما قال تعالى ﴿وَلَقَدْ أُرْجِعَ إِلَيْهِ  
رَبَّكَ الْجِئَةَ إِنْ قَاتَكَ لَهُمُ الْزَّرْكَ لَمْ يَعْلَمُ عَذَابَ رَبِّكَ وَلَا تَعْلَمُونَ  
الْكَفِيرُ﴾ (آل عمران ٦٥)

وقال سبحانه ﴿وَلَمْ يَتَرَكُوا لَهُمْ شَيْءًا يَكْتُمُونَ﴾ (الإمامام ٨٨) فالعبادة لا تنسى عبادة إلا مع التوحيد، كف  
أن الصلاة لا تنسى صلاة إلا مع الظهور، فإذا حافظ الشرك  
العبادة أنسنها، كما أن الظهور إذا حافظها يachsen من موافق  
الروح، أنسنها وأسطلها، ولهذا يجمع الله في كثير من  
الأيات بين الأمر بعبادته والنهي عن الشرك

قال تعالى ﴿وَأَقِظُّوا أَنَّهُ لَا يَشْرُكُوا بِهِ بَشَرٌ﴾ (آل عمران ٢٦)، وقال ﴿وَمَنْ أَبْرَأَ إِلَّا يَسْتَدِّرُوا أَنَّهُ يُخْبِرُ لَهُمْ  
خَطَّافَهُ﴾ (آل عمران ١٥)، وقال عز وجل ﴿وَمَا أَرْسَلَكَ إِنْ تَلِيكَ  
بِنَرْسُورٍ إِلَّا تُرْجِعَ إِلَيْهِ لَمَّا لَمْ يَأْتِهِ إِلَّا لِتَأْكِفَنُّوْرَهُ﴾ (آل عمران ٦٥)،  
فقرره تعالى ﴿لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ﴾ به أمران به سفي الشرك،  
وفيه إثبات العبادة له تعالى

وقال تعالى ﴿وَمَنْ زَكَرَ اللَّهَ الْأَكْبَرَ إِلَّا هُوَ أَكْبَرُ﴾ (آل عمران  
٢٢)، ﴿وَلَقَدْ يَعْتَذِرُ مُحَمَّدًا إِنَّمَا يُؤْلِكُ أَكْفَارُهُ أَنَّهُ يُخْبِرُ  
الْكُفَّارَ﴾ (البعل ٢١)، فرون يبيس عبادة الله واحتسب

الطاغوت؛ لأن عبادة الله لا تكون عبادة إلا مع اجتناب الطاغوت، ونحو الشرك، قال تعالى ﴿تَسْأَلُونَا عَنِ الظُّنُنِ فَنَهَا هُنَّ بِهَا لَمَّا يَعْلَمُونَ لَا أَنْهُمْ يَعْلَمُونَ إِلَّا مَنْ يَعْلَمُ إِلَّا مَا يَرَوْنَ إِنَّ اللَّهَ لَا يَنْهَا هُنَّ بِهَا لَمَّا يَعْلَمُونَ لَا أَنْهُمْ يَعْلَمُونَ إِلَّا مَا يَرَوْنَ﴾ [آل عمران: ٢٥٦]

فالإيمان بالله لا يكفي إلا مع الكفر بالطاغوت، وإنما الشرك يزعمون بالله لكنهم يشركون به، «وَمَا يُؤْمِنُ أَنْ يُشْرِكُوا هُنَّ بِهَا لَمَّا يَعْلَمُونَ إِلَّا مَنْ يَعْلَمُ مَا يَرَوْنَ» [يوسف: ١٠٦] بين سبحانه أن عدمهم إيمان بالله ولكن يصدّرون بالشرك والعباد بالله.

هذا معنى قوله الشيخ، أن من عبد الله وأطاع الرسول فإنه لا يشرك بالله شيئاً، لأن الله لا يرضي أن يشرك منه أحد فيه عبودية

نزل **رسول** ﷺ معايروه عن ربه عز وجل «قال الله تعالى إن أجمع الشركاء عن الشرك، من عمل عملاً لا يشرك به معي هبوري نركه ويشركه»<sup>(١)</sup> هناك قوم يصلون ويشهدون أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، ويكترون من ذلك، ويصصومون بمحاجة نكفهم يدعون الأصرحة، ويصلون الحسن والحسين والذربي

(١) أخرجه سليم (٢٩٨٦) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه

## لَا مُلْكَ مُقْرَبٌ وَلَا نَبِيٌّ مُرْسَلٌ (٨)

وَلِلَّهِ وَحْلَانَا، وَبِسْمِهِنَّا مَا الْأَسْوَاتُ، هَذِلَا، عِبَادَتِهِمْ بِالظَّلَّةِ،  
لَا هُمْ يُشْرِكُونَ بِهِ عَرْ وَجْلَ، يَعْلَمُونَ الْعِدَادَةَ بِالشَّرَكِ،  
يَعْصِمُهُمْ بِطْلَ حَابِطَ حَسْنَ يَوْمَدُوا إِلَهُ عَرْ وَجْلَ وَيَعْصِمُهُمْ  
الْعِدَادَةَ وَيَرْكَوْنَ عِبَادَةَ مَا سِوَاهُ.

وَاللَّهُ لَيْسُ بِهِمْ لِيَسْرَا عَلَى شَيْءٍ، فَيَجْعَلُ النَّفَرَةَ لِهِمْ، أَلَا إِنَّ اللَّهَ  
لَا يَرْحَمُ أَنْ يُشْرِكَ مَعَهُ فِي عِدَادِهِ أَحَدٌ كَانَ أَسْمَاسِ كَانَ، لَا يَرْحَمُ  
سَاحَنَهُ سَمَارَكَةَ أَحَدٌ مِنْهَا كَانَ، لَتَلَى يَهُولُ أَحَدٌ أَيْمَانَهُدَ من  
الْأَوْلَيَا، الصَّالِحِينَ وَالظَّالِمِينَ شَعْمَاءَ، أَنَا لَا أَنْهِدُ الْأَصْمَمَ  
وَالْأَوْنَانَ كَمَا هُوَ فِي الْجَاهِلِيَّةِ، أَنَا أَنْهِدُ هَذِلَا، شَعْمَاءَ لَا  
أَنْهِدُهُمْ، يَقُولُ لَهُ عَدَدُ مَقَالَةِ الْجَاهِلِيَّةِ اتَّخَذُوهُمْ شَعْمَاءَ عَدَدَ  
إِنَّ اللَّهَ لَأَنَّهُمْ مَسَالِحُونَ وَأَوْلَيَا، مِنْ أَوْلَيَا إِنَّهُ، وَإِنَّهُ لَا يَرْحَمُ بِهِمْ

(٨) قوله لَا مُلْكَ مُقْرَبٌ وَلَا نَبِيٌّ مُرْسَلٌ الملك المقرب هو  
أفضل الملائكة مثل جبريل عليه السلام، وحملة العرش  
ومن حوله، والملائكة المقربون من الله سبحانه وتعالى،  
فعم طرب السكان من الله عز وجل ونبي العادة والسمكة  
عند الله، لو أشركهم أحد مع الله في العادة فإن الله لا يرحم  
بأن يُشْرِكَ مَعَهُ مُلْكَ مُقْرَبٌ وَلَا نَبِيٌّ مُرْسَلٌ، كَبِحْمَدِ

والدليل قوله تعالى ﴿ وَإِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ مَا تَعْوَامِعُ  
أَهْلَهُ أَهْلَهُ ﴾ [الجاثية ١٨] (٩)

وعيسى ريح داير اهيم أولي العزم، لا يرضي أن يُشرك معه أحد ولو كان من أصل الملائكة، ولو كان من أصل البشر.  
 فهو لا يرضي أن يُشرك معه أحد من الملائكة ولا من  
الرسول، فكيف بغيرهم من الأولياء والصالحين، صغير  
الملائكة والرسول من ساق أولي أن لا يرضي الله بهشراً كفهم  
معه في العادة، وهذا رد على أولئك الذين يرددون أنهم  
يتقدرون الصالحين والأولياء تقدماً عند الله لغيرهم عند الله  
رغمي، كما قال أهل الجاحظية ﴿ تَسْتَعْذِلُكُمْ إِلَّا يُقْرِبُونَا إِلَيْنَا<sup>رَفْعَنَ</sup> ﴾ [المرساة ٢] ولا قيم يعتقدون أن هؤلاء لا يحلقون  
ولا يبرهون ولا يسلكون سوتاً ولا حياة ولا مثواراً، وإنما  
قصدهم التوسط عند الله عن رسوله، ولذلك صرحو لهم شيئاً  
من العبادة تغريباً إليهم دينحروا للتفجر، وبدروا للتفجر،  
واسعدوا وهموا بالأمورات

[٩] لا يرضي الله بمشاركة أحد كائناً من كان، وهذا صريح  
في القرآن والسنة، لكن لعن يعقل ويشترى، وربد التلبيه  
لأعس، والتغلل بالباطل، وبشهادة، والدليل على أن الله  
لا يرضي أن يُشرك معه أحد كائناً من كان قوله تعالى ﴿ وَإِنَّ

الشجاعة بقوله تعالى في حديث أبي سعيد (رضي الله عنه) المساجد هي بيوت الله، وهي مواطن العدة للصلوة. وهي أحب البقاع إلى الله، وهي بيوت الله أن ترفع ريدك فيها اسمه، يجب أن تكون هذه المساجد مواطناً لعبادة الله وحده، لا يحدث فيها شيء غير الله، فلا تنس فيها الفساد والاصحاد، لأن النبي ﷺ لعن من فعل ذلك، وأخر أن هذا هو فعل اليهود والنصارى، وبهذا من ذلك هي آخر حياته وهو في سكراب الموت على الصلاة والسلام بحوله «إلا إن من كان قللكم كانوا يتحدون القبور» مساجد - هنا يقوله وهو في سباق الموت - إلا إلا تحذروا القبور مساجد قبور أئمهم عن ذلك<sup>(١)</sup> ويقول<sup>(٢)</sup> «الله على اليهود والنصارى اتحدوا قبور أئمتهم مساجد»<sup>(٣)</sup>

والمساجد يجب أن تطهير من آثار الشرك والرثانية، والإقام على القبور أو بدفن فيها الاموات بعد ب埋تها، بل تكون مواطن عبادة الله وحده، نقام فيها الصلاة، ويدرك فيها اسم

(١) أخرجه سلم (٤٣١) من حديث جعيب بن عبد الله «بعلبقي رضي الله عنه»

(٢) أخرجه البكري (١٢٥، ١٢٦، ١٢٧) وسلم (٥٣١) من حديث عائشة زوجي عباس رضي الله عنها

له، ويحتوى فيها القرآن، ونقام فيها الترسوس البهيمة، ويحتفى  
فيها للعبادة هذه هي وظيفة المساجد

اما ان نقام فيها اوراناً تعدد من دون الله فهو لبس  
مساجد، هذه مساجد شرك وإن سماها أهلها مساجد، لأن الله  
يقول ﴿وَلَمْ يَتَكَبُّرُوا﴾ اي لا يغلو، وإن المساجد هي  
 محل اجتماع الناس وتلاقيهم، يجب ان تكون ظاهرة من  
 الشرك والبدع والحرافات، لأن الناس يتلقون فيها العلم  
 والعبادة، فإذا وحدوا في المساجد شيئاً من الشرك  
 والحرافات تأثروا بذلك ومشرووه في الأوصى، يجب ان  
 تكون المساجد مطهرة من الشرك وأعظمها المسجد الحرام  
 كما أمر الله حل وعلا مطهيره، قال تعالى ﴿إِذَا قَدِمَ الْمُحَاجِرُ  
 إِذَا قَدِمَ الْمُحَاجِرُ مُكَفَّكَ الَّتِينَ لَمْ يَأْتُوكُمْ بِأَثْرَافٍ وَمَطَهَّرٌ بَيْنَ  
 الْقَبَابِيسِ وَالْقَبَابِيسِ وَالْأَطْعَمَةِ الْمُتَحُمُّرَةِ﴾ (الحج ٢٦). طهوره  
 من حادثه طهوره من الشرك والبدع والحرافات كما أنه أيضاً  
 يطهور من العادات والقدورات

قوله تعالى لا تذهبوا لا سافية، وتدبرو عمل مصادر  
 محروم بلا سافية وعلامة حرمه حذف النون، لأن أصله  
 تدعون ددخل عليه الجارم وهو لا سافية

فلا تدعوا أثيماً يناس مع الله أحداً، لا تستعيروا بأحد مع الله، كأن يقول يا الله يا محمد، يا الله يا عبد القادر، أو يقول يا عبد القادر يا محمد لو ما أشبه ذلك، فإن الله لا يرضي بذلك ولا يقبله.

وقوله تعالى **«اللَّهُ»** سكرة هي سباق الهم فعم كل أحد، لا يشتهي أحد لا ملك مغرب، ولا يحيى مرسى، ولا حس، ولا وطن، ولا نهر، ولا شيخ، ولا ولد، ولا حي، ولا ميت، كائناً من كان.

نهي نعم كل من ذهب من دون الله **«فَلَا تَنْعَمُ إِلَّا مَنْ**  
**«الجـ ١٨)»** دلت هذه الآية على أن العبادة لا تنفع إلا مع التوحيد، وأنها إذا خالطتها الشرك فإنها باطلة، ونكون وبالأ على صاحبها، ثم قوله تعالى **«وَلَئِنْ أَتَجِدْتُمْ** يجب أن ننسى بية حالفه لا يكون الفهد من بانها الزباء والسمعة وتحليل الذكر كما يقولون، ونكون أثلاً إسلامية، هذا كله باطل .

المأحد نبي للهادىة وقصد العبادة، ونكون البة فيها حالفه هر وحل ، وأيضاً نسى من كسب طيب، لا نسى من

## الولاء والبراء

**الثالثة:** أَنْ مَنْ أَطَاعَ الرَّسُولَ، رَبَّخَهُ اللَّهُ، لَا  
يَبْحُرُ لَهُ مُرَأَةٌ مِنْ حَادَّهُ وَرَسُولَهُ وَلَوْنَ كَانَ أَفْرَتَ  
فَرِبَّ (١٠)

كب سرام لأنها له عر وجل ، وإن الله لا يغافل إلا طيبة<sup>(١)</sup>  
من المساجد من معفة حلال ، وتكون بية بابها حلصة  
لوجه الله عز وجل لا يزيد من سانته مدخلا من الناس أو تخديلا  
لذكره أو رباء أو سمعة ، فإن ماء المساجد عبادة ، والعبادة  
يجب أن تكون حلصة الله عز وجل

(١٠) لا يبحور لعن فعل دلت مرواة من حاده الله ورسوله ولو  
كان أقرب فريب .

هذه سالة الولاء والبراء وهي تبعة للتبريز ، من  
حقوق التبريز الولاء لأرباب الله والبراء من أعداء الله ،  
والبراءة والولاء بمعنى واحد ، والولاء يراد به الصحبة  
والقلب ، ويراد به الصاصرة والمعاوية ، ويراد به الإرث  
والعذر في الذنبات

(١) أخرجه سالم (١١٥) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه

فالصليم يروي أولاً، الله تعالى أمه يحضر سجدة على أول أيام الله وياصرهم فالصليم يكون مع المسلمين بعضهم أولى بعض كما قال تعالى ﴿إِذْ أَنْذَرْنَا الْأَنْذِرَكُمْ هَذِهِمْ أَئُلَّا يَتَّقُونَ إِنَّكُمْ أَفَوْعُ﴾ (الأعمال ٧٥) فالتعازل في دين الخطأ يكون بين المسلمين، وهو ما سمي بالنكامل، كل هد يدخل في الولاء، فلا يكون الولاء بين مسلم وكافر، والمحنة والنصرة والغيرات والمعزل وولاية الكفاح وولاية القصاص إلى غير ذلك ملا ي تكون ذلك بين مسلم وكافر، وإن يكون هنا بين المسلمين؛ لقوله تعالى ﴿وَلَمْ يَحْسُلْ أَنَّهُ لِلْكُفَّارِ حَلَّ الْمُؤْمِنَةِ تَبِيلًا﴾ (الأنفال ١١١) هكذا يجب أن تسير العزامون عن الكفار، فلا يجوز لمن وحد الله وأطاع الرسول ﷺ مراجعة من أداه حادثة الله.

والمحاجة معناها أن يكون الإنسان هي جانب، والله ورسوله والمؤمنون هي جانب، ويكون المحاجة هي جانب الكفار هذه هي المحاجة

قوله، ولو كان القرب قريب، أي: سنا، فإذا كان قريباً محاجة الله ورسوله يجب عليك محاجاته ومقاطعته، ومن كان ولينا له ورسوله وجع عليك أن نتحمّل رثائه ولو كن

والدليل قوله تعالى ﴿لَا يَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ كَمَا يَأْتُهُ  
وَالْبَرِّ الْأَجِيرُ يُوَادِعُ مَنْ حَانَهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَوْ كَانُوا  
كَاذِبَاتْ هُنْ أَوْ أَنْسَاهُمْ أَوْ إِخْرَجُوهُنْ لَوْ عَيْرَهُمْ أَوْ لَهُنْ  
حَكَمَتْ بِهِ فُلُوجُهُ الْإِيمَانَ وَأَبَدَهُمْ بِرُوحِهِ  
وَيَدِهِمْ حَتَّىٰ تَغْرِي مِنْ تَجْبَاهُ الْأَنْهَارُ حَنَطِيلُونَ فِيهَا  
رَحْمَ اللَّهِ عَنْهُمْ وَرَحْمَةُهُ أَوْ لَهُنْ حَرْبٌ أَلْفُ الْأَلْفِ جَزِيبٌ  
الْأَنْوَافُ الْعَلِيُّونَ﴾ (السجدة ٢٢) [١١]

بعيداً من ذلك عكل، ولو كان أحجمياً أو أسود أو أبيض أو أحمر يحب عليك أن تواليه، وأن تحنته، سواء كان من بذلك أو من أقصى الشرف أو من أقصى العرض، قال تعالى، ﴿وَالْكَرِيمُونَ وَالْمُرْتَبَاتُ بَشْرٌ أَلْيَكَ تَقْبِيْنَ﴾ (الثورة ٧١) أي بهم العفة والتأخر والتعاون، وبهم الألفة هنا بين العزمين

[١١] قوله تعالى ﴿لَا يَقِنُ﴾. هذا خطاب للنبي ﷺ، أي: لا يقن هذا ولا يكون موجوداً أبداً أن يكون مزمن بالله ورسوله يحب الكفار، فإن أحدهم عليه ليس بمعزى ولو كان بذلك.

قال ابن القيم رحمة الله تعالى في الكافي الثانية  
الثانية أعداء الحبيب وفتنه  
حاله ما داك في إمكان  
وكذا ثوابي حافظ أحسانه  
أيس العفة يا أبا الشيطان  
وهذا لا يذكر لهذا أن يحب الكفار يقول أنا أحب الله  
ورسوله قوله تعالى «**بِإِيمَانِ الَّذِينَ مُتَّهِمُوا لَا تُنْجِدُوا عَذَابَنِي**» وعذرهم  
أقول **لَا تُنْجِدُوا عَذَابَنِي** (الverse ١) إلى قوله تعالى  
«**فَلَمَّا كَانَ لَكُمُ الْأَرْبَعَةُ حَتَّىٰ يَرَوُنَ الْمُرْسَلَاتِ وَالَّذِينَ سَمِّيُّوا بِكُلِّ الْكُفْرِ إِذَا  
مُرْكَبًا مُكْلِمًا فَمَا يَشْدُدُونَ مِنْ دُرُوبِ أَهُوَ كُفُّارًا بَلْ هُوَ يَسْأَلُ بِمَا  
وَالْمُسْكَنُ لَهُ حَتَّىٰ يَرَوُنَ يَاهُوَ وَيَقْنَعُهُ**» (الverse ٢) وقوله  
«**وَمَا كَانَ لِنَفْعَلَزَ إِنْزِيَّةً لِأَبِيهِ إِلَّا عَنْ تَوْهِيدِهِ وَعَدَّهُمْ  
بَهْلَةً لَلَّذِينَ لَهُ، إِنَّهُ عَذَّرٌ هُوَ نَعْلَمُ بِهِ إِنْ إِنْزِيَّةً لِأَبِيهِ كُلِّهِ**» (الverse ٣)  
هذه ملة إبراهيم نراها من أبناء لتراب الناس  
إله لعب نبي له أنه خدو الله

وذلك الآية أبى على أن مسحة الكاهن تنسى مع الإيمان  
بيانه والبرهان الآخر، إما مع أصله أو مع كماله، لكن إن كانت  
مسحتهم معها تأييد لعدمهم وكفرهم وهذا خروج عن

الإسلام، أعا إن كان مجرد مسحة من غير صاحبة لهم، لهذا يختبر متفقاً للإيمان ومسقاً ومضعفاً للإيمان

ليل إن هذه الآية سررت في أبي عبيدة بن الجراح رضي الله تعالى عنه لما قتله أبوه يوم سدر، لأن الله كان على الكفر، وكان يريد أن يقتل أنه أنا عبيدة، قتله أبو عبيدة رضي الله عنه، لآنه عدو الله ولم يسمع أنه أبوه، لم يسمعه ذلك من قتلته عصباً له سمعاته وتعالي

قوله تعالى **﴿أَرْتَهُمْ﴾** أي الذين يتعلمون عن محبة ومرادة من حاد الله ورسوله.

قوله تعالى **﴿حَكَّتْ لِلْفَرْجِ الْيَسْكَنَ﴾** أي أنت الله هي فلوبيهم ورسخ الله هي فلوبيهم الإيمان.

قوله تعالى **﴿وَأَبَدَّهُمْ بِرُوحِ قَسَّةٍ وَرَبَّدَهُمْ حَتَّىٰ لَمْ يُرِي**  
يسْ لَهُنَّا الْأَنْهَىَ **﴿بِهِ النَّايدَ** ساء التقوية، فراهم بروح منه،  
والمروء لها عدة إطلالات في القرآن، منها الروح التي هي  
النفس التي بها الحياة، ومنها الروح كما هي قوله تعالى:  
**﴿وَرَبَّكَذَكَ أَرْسَيَ إِلَيْكَ رُؤْيَا فِي أَنْيَانَ﴾** (الشورى ٦٥) ومنها جسر بين  
عليه السلام أنه روح القدس، والروح الأمين

قال تعالى ﴿ قُلْ سَمِّمْ رَبْعَ الْفَدَىٰ بِنْ زَيْلَكَ يَالْمَنِي  
يَشْهِدُ الْأَوْيَكَ مَا سَرَّا وَهَدَى وَتَشَرَّفَ فَلَتَلِيَيْنِ ﴾ (الحل)  
[١٠٦] وَقَالَ تَعَالَى ﴿ تَلِيْ بِهِ الْأَجْلَ الْأَمِينَ ﴾ (المراء، ١٩٣)  
وَسَهَا مَا فِي هَذِهِ الْأَيَةِ وَهِيَ الْفَرْوَانُ

ما يذهب بروحه، أي طفوة منه سبحانه وتعالى، فرقة  
ليسان في الدنيا، وفي الآخرة، (وبنده لغير حسنة) جمع جهة،  
والجهة من اللغة الستانية، وهي جهة لأنها محسوبة بالأشجار،  
أي ستر ويعطى بالأشجار الملعنة، لأن الجهة طلاق  
والشجار وأنهار وتصور، وأعلامها وسفنهما عرش الرحمن  
سبحانه وتعالى

قوله تعالى **﴿نَبَّأَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضِيَّ عَنْهُمْ﴾**: لما أخضبوا أنفاسهم من الكفار وعادوهم سببهم الله الرحمن سبحانه وتعالى حرارة لهم، فهم غواصون ياصابهم لأنفاسهم الكفار حرضاً برضاه سبحانه وتعالى، رضي الله عنهم ورضوا عنه

قوله تعالى **﴿أَرْتَهُمْ بِزَرْبِ أَنْفُو﴾** أي: جماعة الله، وأما الكفار فهم حرب الشيطان كما عامل الله تعالى عنهم **﴿أَرْتَهُمْ بِزَرْبِ الْشَّيْطَانِ﴾** (المجدولة ١٩) أي: جماعة الشيطان وأنصار الشيطان، أما هؤلاء فهم أنصار رب

بهذه المسألة تتعلق بعذابه الكفار وعذاب مواليتهم، وهي لا تختص أن مفاسع الكفار هي الأمور والمساعف الدفيوية بل يشتمل من ذلك أمور

الأول. أنه مع بعضهم وعداؤنا لهم يجب أن يدعوههم إلى الله سبحانه وتعالى، يجب أن يدعوههم إلى الله ولا يركبهم ويقول هؤلاء أعداء الله وأعداء ربي، يجب علينا أن ندعوههم إلى الله لعل الله أن يهديهم، فإن لم يستجيبوا علينا مفاتنهم مع المقدرة، فإن أن يدخلوا في الإسلام، وإنما أن يدخلوا الجحود إن كانوا من اليهود والنصارى أو المجروس،

وهم صاغرون، ويحصرون لحكم الإسلام، ويتربون على ما هم عليه.

لكن شرط دفع الجريمة وحضر عهم الحكم الإسلام، أما إن كانوا غير كافيين وغير مجروس فهي أحد الجرائم منهم خلاف بين العلماء

الثاني لا مانع من مهادنة الكافر عند الحاجة، إذا احتاج المسلمين لمهادنتهم لكون المسلمين لا يذرون على قتالهم، ويخشى على المسلمين من شرهم، لا مأس بالمهادنة إلى أن يغور المسلمين على قتالهم أو إذا طلبوا لهم المهادنة **﴿فَإِنْ جَعَلُوكُمْ تَأْتِيَنَّا﴾** (الأصال ٦٦) وبهذا يكون لكن ليس هذه دائمة إنما هذه مرحلة إلى أصل حسب رأي إمام المسلمين لما فيه من المصلحة

الثالث لا مانع من مكانتهم على الإحسان إذا أحسروا للمسلمين، لا مانع أن يكافئوا على إحسانهم، قال الله تعالى **﴿لَا يَهْتَاجُ اللَّهُ عَنِ الْبَرِّ لَمْ يَجْعَلْ لَكُمْ بِالْأَنْوَارِ وَلَكُمْ بِهِمْ شُرُكَاءٌ فَلَا يَرْجِعُكُمْ إِلَيْنَا وَلَا يُفْسِدُ لَكُمْ إِلَيْنَا مَا تَعْمَلُونَ بِإِيمَانِكُمْ يَعْلَمُ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ﴾** (العنجهية ٢٨)

رابعاً الوالد الكافر يجب على والده الحسم أن يبرأه،  
بكه لا يطبعه من الكفر لقوله تعالى ﴿ وَوَصَّيْتَ الْإِنْسَانَ  
بِمَا لَمْ يَعْلَمْ أَثْمَّ وَقَاعِدَ وَهُوَ رَفِيقُكُلِّ مَا يَشْكُرُ لِ  
وَلَوْنَاهُ بِهِ مَا لَمْ يَعْلَمْ ۚ ۝ وَرَبُّكَ هُدَىٰ لِمَنْ شَرِيكٍ مَا يَشَّرُكُ لِهِ ۝  
يَعْلَمُ مَلَائِكَةٌ وَرَبِّيَّهُمْ ۝ فِي الدِّينِ مُسْرِفٌ ۝ وَلَيَعْلَمَ سَبِيلٌ مِّنْ أَذْكَارِ  
اللَّهِ ۝﴾ (النساء ١٥-١٦) الوالد له حق وإن كان كافراً، لكن لا  
تحمّل المحبة القلبية، بل تكافأه على تربيته لك، وأنه والد،  
وله حق تكافأه على ذلك.

خامساً نادل الجارة معهم والشراه معهم، شراء  
المحاجات منهم واستيراد الصانع والأسلحة منهم بالمعنى لا  
ناس بذلك، ولقد كان النبي ﷺ يتعامل مع الكفار، وكذلك  
عامل ﷺ أهل حمير وهو يهود على أن يورعوا الأرض بغيره.  
ما يصرخ سهلاً ليس هذا من العوالة والصحبة، وإنما هو  
تبدل مصالح يجب أن يعرف هذه الأمور، وأنها لا تدخل  
في العوالة وليس منها عنها

كذلك الاستدانة منهم، النبي ﷺ استدان من اليهودي  
طعاماً، وروهن درجه عده ومات ﷺ ودرجه مرعونة عده  
يهودي بطعام اشتراه لأهله لا مانع من هذا لأن هذه الأمور

## اَعْلَمُ اِرْشِدَكَ اللَّهُ لِطَاعَتِهِ [١٦]

ديبية وصالح ولا ندل على المحجة والبرودة في القلوب فلا بد أن يفرق بين هذا وهذا، لأن بعض الناس إذا سمع بضرر من العذارة للكفار وعدم سخطهم، قد يفهم أنه لا يتعامل معهم، ولا يحصل بهم بهتانا، وأن تكون مقاطعة بهتانة لاً هذا محدث بأحكام وحدود وشروط معروفة عند أهل العلم مأخوذة من كتاب الله ورسوله ﷺ.

سادساً أباح الله التزوج من ماء أهل الكتاب بشرط أن يكن عيفات في أمر اسبيهن، وأباح الله لآكل دمالحهم سابعاً لا تأس بإجابة دعوتهم، وأكل طعامهم الصباح كما فعل النبي ﷺ.

ثامن الإحسان إلى العبران من الكفار، لأن لهم حق الجوار.

ناسنا لا يحرر خلتهم فال تعالى «وَلَا يَخْرُجُنَّكُمْ  
كُلَّكُمْ قُوَّمٌ عَلَى الْأَقْوَافِ لَا هُوَ أَفْرَبُ بِالْأَقْوافِ» (الإمامية). (٨)

[١٦] قوله: أعلم أرشدك الله هذا كله بداية رسالة ثالثة لأنه يعني رسالتان الرسالة الأولى المسائل الأربع التي

نسمتها سورة العصر، والرسالة الثانية المائل للذلة التي سبقت، والرسالة الثالثة هي هذه، ومتانى الرسالة الرابعة وهي ثلاثة الأصول بقوله رحمة الله أعلم نقدم الكلام على لفظها وبيان معناها والمقصود من الإيات بها.

قوله أرشدك الله هذا دعاء من الشیع ورحمة الله لكل من يقرأ هذه الرسالة متعمداً لها يطلب العمل بها بأن يرشده الله، والإرشاد هو الهدایة إلى الصواب والتوجيه للعلم الواقع والعمل الصالح، والرشد ضد المعنى، قال تعالى ﴿فَلَمْ يَرْجِعْ فَرْسَدَ مِنَ النَّيْرِ﴾ (الفرقان: ٢٥٦) وقال تعالى: ﴿فَإِنْ يَرْجِعُ حَكْلَ مَا يَرَأَ لَا يُؤْمِنُوا بِهَا فَلَا يَرْجِعُوا سَبِيلَ الْرُّشْدِ لَا يَنْجِدُوهُ سَبِيلًا﴾ (الأعراف: ١٦٦) والرشد هو دين الإسلام، والمعنى دين أبي جهل وأمثاله

قوله أرشدك الله لطاعتكم هذا دعاء عظيم، فإن المسلم إذا أرشد الله لطاعته فقد سعد في الدنيا والأخرى، والطاعة هي اشتغال ما أمر الله به واجتناب ما نهى الله عنه، هذه هي الطاعة، ألا يطيع الله في أوامر، وتحملها، وهي نرايه متجلبها اشتلاً لأمر الله، وانتفاء وجه الله عن وجل ترجو نوابه، وسعاف عقابه، فعن وفق لطاعة الله وأرشد لطاعة الله فإنه يسعد في الدنيا والأخرى

## الرسالة الثالثة المحبوبة ملة إبراهيم

### تعريف الحبيبة

**إن الحبيبة ملة إبراهيم [١٣]**

[١٣] قوله إن الحبيبة ملة إبراهيم، أي الذي يجب أن تعلمه وأن تعرّفه أن الحبيبة ملة إبراهيم، والمعنى هي اللغة: العيل.

معنى الحبيبة هي الملة المائمة من الشرك إلى التوحيد، وإبراهيم عليه الصلاة والسلام كان حبيباً مسلماً، حبيباً، أي مائلاً عن الشرك ومسرعاً عنه إلى التوحيد والإخلاص له عز وجل، قال تعالى ﴿يَرِئُونَ مِمَّ كَانُوا أَكْفَارِ بِهِ حَيْثَا وَلَرَأَى يَكُنْ مِنَ الظَّالِمِينَ﴾ (الحل ١٢٠) فالمعنى من أوصاف إبراهيم عليه السلام معنى أنه معرض من الشرك ومتخل عنه بالكلية إلى التوحيد متوجه بكل وجهاته إلى التوحيد والإخلاص له عز وجل، قال الله تعالى ﴿لَمْ يُؤْتِ إِلَيْكُمْ أَنْ يَقُولُوا إِنَّمَا إِلَّا هُنَّ مُحَبَّوْهُمْ حَبْيَانًا﴾ (الحل ١٢٢) وقال

﴿ مَا كَانَ يُرِجِّعُمْ بَعْدَهُمْ وَلَا سَرِّيَّا وَلَا كُنْ تَرِكُوكُمْ كَمَا كَانُتُمْ إِذْ أَنْتُمْ  
وَمَا كَانُوكُمْ إِذْ كُنْتُمْ ﴾ (آل عمران ٦٢)

هذه أوصاف إبراهيم - عليه السلام - العظيمة منها أنه  
كان حبيباً وأن ملته الحبيبة، وهي الملة الحالفة له عزّ رجلٌ  
أني لبس ثوب شرك، وقد أمر الله به **﴿ أَنْ يَنْهَا إِنْ هُنَّ عَبْدُكُمْ** أَنْ يتمم هذه الملة  
معونه **﴿ ثُمَّ أَوْتَهَا إِلَيْكُمْ لِئَلَّا يَنْعَيْهَا إِلَّا هُنَّ حَبِيبُكُمْ وَمَا كَانُوا  
إِذْ كُنْتُمْ إِذْ كُنْتُمْ ﴾** (الحل ١٦٣) وأمر ما سهل كذلك أَنْ يتمم ملته  
إبراهيم عليه السلام قال تعالى **﴿ هُوَ الْحَمْدُ لِلَّهِ كَمَنْ كُنْتُمْ وَمَا جَعَلْتُ  
غَنِثَّكُمْ فِي الْأَرْضِ إِنَّمَا تَرَكَنُونَ إِنَّمَا هُوَ سَمَّكُمْ الْمُنْتَهَى**

**﴾ (الحج ٧٨) وهي دين حمع الرسول**

ولتكن لكتور إبراهيم عليه الصلاة والسلام أصل الآيات  
بعد ربنا محمد **ﷺ** لأنّه هي سبيل الدخورة إلى التوحيد من  
التدبيب ومن الاستعانت بالله بلطفة غيره، فصر على ذلك،  
ولكتوره أبا الآباء، هو الأباء الذين حازوا من بعده كلهم  
من دربته حلب الصلاة والسلام، فالحبيبة ملة جميع الآباء،  
وهي الدخورة إلى التوحيد، والمهي عن الشرك، هذه ملة  
جميع الرسل، لكن لما كان لإبراهيم مواقف خاصة نحو هذه  
الملة سنت إليه ولنس حاته بهذه، والأباء كلهم من بعده

أَنْ تَعْبُدُ اللَّهَ وَحْدَهُ مُحْلِصًا لِهِ الدِّينَ [١٤]

كماوا على ملة إبراهيم، وهي ملة التوحيد والإخلاص له  
عمر وجل

ما هي هذه الملة التي أمر ربنا بِتَابِعِهَا وَأَمْرَنَا  
بتبعها؟ يجب علينا أن نعرفها؛ لأن المسلم يجب عليه أن  
يعرف ما أوجب الله عليه من أجل أن يكتبه، ومن أجل أن لا  
يحل به، لا يكتفي الانتساب بدون معرفة، لا يكتفي أن يتب  
للإسلام وهو لا يعرفه، ولا يعرف ما هي موافقه الإسلام،  
وما هي شرائع الإسلام، وأحكام الإسلام، ولا يكتفي  
الانتساب لملة إبراهيم ولأنه لا تعرفها، وإذا سئلت عنها  
تقول لا أخري، هذا لا يجوز، يجب أن تعرفها جيداً من  
أجل أن تسير عليها على صيرة، والاتصال بشيء منها

[١٤] قوله، أَنْ تَعْبُدُ اللَّهَ وَحْدَهُ مُحْلِصًا لِهِ الدِّينَ هذه ملة  
إبراهيم، أَنْ تَعْبُدُ اللَّهَ مُحْلِصًا لِهِ الدِّينَ، تجمع بين الأمرين  
العبادة والإخلاص، فعن عبادته ولم يخلص له الدين، لم  
يتمكن عبادته شيئاً، فعن عبادته، فضام ومحاج وصل إلى راجحه  
وتصدق ورثي وعمل كثيراً من الطاعات لكنه لم يخلص له  
عمر وجل في ذلك، إنما لأنه فعل كل ذلك رياه أو سمعه أو أنه

خلط عبادتك شيء من الشرك كدعا، غير الله، والاستغاثة بغير الله، والندب لغير الله، دون هداكم يكتن مخلصها في عبادته بل هو مشرك، وليس على ملة إبراهيم عليه الصلاة والسلام

كثير من يتبعون إلى الإسلام اليوم يخوضون في الشرك، لا أكثر من دعوه غير الله، وبعده القبور والأضرحة والذبح لها واسدor لها والطواب بها والشرك بها، والاستغاثة بالأموات وغير ذلك، وهم يقولون لهم سمعون هؤلاء لم يعرفوا ملة إبراهيم عليه الصلاة والسلام التي عليه سليمان محمد عليه السلام لم يعرفوها، أو عرموها وحالمرها على بصيرة - والعباد بهم - وهذا أشد

صلة إبراهيم لا نقل الشرك شيء وجه من الموجوه، ومن خلط عبادتك بشرك وليس على ملة إبراهيم، وإن كان يتسب إليها، ويرفع أنه سلم، فالواجب أن تعرف ملة إبراهيم، وإن تعطل بها، وأن تلتزمهما بما تعبد الله مخلصا له الدين، لا يكتنون في عبادتك شيء من الشرك الأصغر أو الأكبر

هذه ملة إبراهيم عليه السلام الحبيبة التي احترفت من الشرك بالكلية وأقبلت على التوحيد بكليتها، أن تعبد الله مخلصا له الدين

وبذلك أمر الله جميع الناس، وخلقهم لها [١٥]

[١٥] قوله: وبذلك أمر الله الإشارة ترجع إلى قوله إن  
تعبد الله مخلصاً له الدين، أي: وبهاده الله مخلصاً له الدين  
أمر الله جميع العرش، أمر الله جميع الناس عربهم وهمجهم،  
أبيضهم وأسودهم، كلّ الناس من عهد آدم إلى آخر بشر في  
الدنيا، كلّهم أمرهم الله بهاده مع الإخلاص في العبادة،  
قال الله تعالى: «بِتَائِي الْأَنْشَاءِ أَغْيَدُ وَأَرْتُكُمْ إِلَيْكُمْ وَإِلَيْنَا مِنْ  
قَبْلِكُمْ لَتَلْكُمْ تُشْفَوْنَ» [١] الذي جعل لكم الأرض ميراثاً والسماء  
إرثاً وإنما من الشك شدة فاتحة بدر بين الشركتين برقاً لكم فكلّم يحصلوا  
عليكم أبداً وأقسمتم تخلصكم [٢] (البر، ٢٢-٢١) أنه لا بد له، ولا  
شيء له، ولا يطير له، ولا يحيط له، وهذا يعني عن الشرك  
الأكبر وعن الشرك الأصغر أمر الله بذلك جميع الناس من  
أولهم إلى آخرهم

قوله: وخلقهم لها، أي: للعبادة وحده لا شريك له  
سبحانه، خلقوا من أحلاها، ذلك كما هي قوله تعالى: «وَمَا  
خَلَقْتُ لِلَّهِ رِزْقًا لِلْإِنْسَانِ إِلَّا لِتُعْلَمُونَ» [٣] وأمرها  
بدلك هي قوله تعالى: «بِتَائِي الْأَنْشَاءِ أَغْيَدُ وَأَرْتُكُمْ إِلَيْكُمْ»  
[٤] (البقرة، ٩١).

هـ، معنى قوله الشجاع حضورهم لها والمرعى بها، جمع الأمراء في قوله: وبذلك أمر به جميع الناس وحضورهم لها، كـ فعل تعالى «وَمَا حَلَّتْ لِلَّهِ وَالإِنْسَانِ إِلَّا يَعْلَمُونَ» فقوله تعالى «وَمَا حَلَّتْ لِلَّهِ وَالإِنْسَانِ» الله هو المطلق هو الذي حلّت الأشياء كـها، ومن ذلك أنه حلّ العرش والإنس، وأعطاهم العطوف، وكـلّفهم بعبادته وحده لا شريك له، حضورهم بالأمر بعبادته، لأن الله أعطاهم عقولاً وأعطاهم ما يـغيرون به بين الصبر والرائع، والحق والباطل، وخلق الأشياء كلـها لصالحهم وسعـهم، قال تعالى «وَسَرَّ لَكُمْ مَا تَرَى وَمَا تَنْهَايُ الْأَرْضُ جَمِيعًا مِنْهُ» [الجاثية: ١٢] كل سخر ليس أدم من أجل أن يستغروا به على ما خلقوا من أجله، وهو عبادة الله سبحانه وتعالى «وَمَا حَلَّتْ لِلَّهِ وَالإِنْسَانِ إِلَّا يَعْلَمُونَ».

والجنس عالم من عالم العيب لا يراهم، وهم مختلفون  
بالعابده، ومهبئون عن الشرك وعن المحسنة مثلبني آدم،  
لكن يختلفون عنبني آدم في الخلفية.

أما من ياحية الأوامر والتواعي لهم مثل بنى آدم ملئورون وسمهير، والتجز عالم من عالم العب لا سر اهم لكتبهم

مترجمون، والآنس هم بورن، سروا بالإنس لأن بعضهم  
يجلس بعض، يختبرون وينتقلون، والجنس سروا جنًا من  
الاحتياط وهو الانتهاء، ومهما الجرس في المطر، لأنه متعجب  
ووجهة الليل إذا شررت، والمعنى ما ينتقد المروقية به في  
الحرب من الشهاد وغيرها، فهو يسر حامله، فالاحتياط  
والاحتياط هو الشيء، العجز المستتر، فالبعض مسترون حالاً  
من فهم.

وَهُمْ عَالَمٌ بِمَا يَعْمَلُونَ إِنَّمَا يَكْفِيُهُمْ أَنَّمَا يَعْمَلُونَ  
وَرَسُولُهُ وَالْجَمَاعُ الْمُسْلِمِينَ، فَقَدْ يَئِسَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ أَنْ لَمْ  
يَحْلِقُ الْجِنُّ وَالْإِنْسَانُ إِلَّا لِعَادَتْ لَهُ لِشَيْءٍ، أَنْجَرَ

فأله ليس بحاجة إلى الحلق، وإنما حلق الجر والإس  
لش، واحد فقط وهو أن يغدو، وهو ليس بحاجة إلى  
عادتهم وإنما هم المحتاجون إليها، لأنهم إذا عبدوا الله

[١٦] وَمَنْ يُعِيدُونَ . يَوْمَهُونَ [١٦]

أَكْرَمُهُمْ وَأَدْحِلُهُمْ الْجَنَّةَ ، مَصْلَحةُ الْعِبَادَةِ رَاحِمةٌ لِّيَهُمْ ،  
وَمَصْرَةُ الْمُعْصِيَةِ عَالِدَةٌ إِلَيْهِمْ . أَمَا أَنَّهُ جَلٌ وَعَلَا لَا نَصْرَهُ  
طَعْنَهُ الْمُطْعِنُ وَلَا مَعْصِيَةُ الْعَاصِي . قَالَ سَبَحَانَهُ وَتَعَالَى  
﴿إِنْ تَكْفُرُوا لَتُمْ وَقَىٰ فِي الْأَرْضِ حَيْثُ مَوْكِنُكُمْ أَنَّهُ لَتَيْمَ حَيْثُ  
﴾ (الْأَنْعَمُ ٢٨) أَنَّهُ لَا نَصْرَهُ مَعْصِيَةُ الْعَاصِي وَلَا نَعْمَلُ طَاعَةً  
لِلْمُطْعِنِ وَإِنَّمَا هَذَا دَارِعٌ إِلَى الْخَلْقِ أَنْهُمْ ، إِنْ احْتَاجُوهُ  
لِتَعْمَلُوا ، وَإِنْ خَسَرُوهُ تَضَرُّرُوا بِمَعْصِيَتِهِ .

[١٧] قَوْلُهُ وَمَعْنَى يَعْبُدُونَ يَوْمَهُونَ ، أَيْ ، يَعْبُدُونَ  
الْعِبَادَةَ ، عَالِيَّةَ الْعِبَادَةِ وَالْتَّوْحِيدِ سَعْيٌ وَاحِدٌ التَّوْحِيدُ يُفْسِرُ  
الْعِبَادَةَ ، وَالْعِبَادَةُ تُفْسِرُ التَّوْحِيدَ وَمَعَاهُمَا وَاحِدٌ ، فَعَيْنَ هَذَا  
رَدًّا عَلَى مَنْ فَسَرَ التَّوْحِيدَ بِأَنَّهُ الْإِنْفَرَارَ مَأْنَى أَنَّهُ هُوَ الْخَالقُ  
الرَّفِيقُ الصَّحِيْحُ الْمُعْتَدِلُ الصَّابِرُ ، فَهَذَا لَيْسُ هُوَ التَّوْحِيدُ الَّذِي  
خَلَقَ الْخَلْقَ مِنْ أَجْلِهِ ، وَإِنَّمَا خَلَقَ الْخَلْقَ مِنْ أَجْلِ تَوْحِيدِ  
الْعِبَادَةِ ، وَهُوَ تَوْحِيدُ الْأَلْوَهِيَّةِ

أَمَا مِنْ أَقْرَبِ تَوْحِيدِ الرَّبُوبِيَّةِ حَنْطَهُ لَيْسَ مُرْخَدًا وَلَيْسَ  
مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ ، بَلْ هُوَ مِنْ أَهْلِ النَّارِ لَا يَهُ لَمْ يَأْتِ بِالتَّوْحِيدِ  
الَّذِي خَلَقَ مِنْ أَجْلِهِ وَالْعِبَادَةِ .

أعظم ما أمر الله به التوحيد  
وأعظم ما أمر الله به التوحيد، وهو إفراد الله  
بالعبادة [١٧]

[١٧] قوله رحمة الله أعظم ما أمر الله به التوحيد: هنا مهم جداً، إن التوحيد أعظم ما أمر الله به، كل الأوامر التي أمر الله بها كلها بعد التوحيد

الدليل على أن أعظم ما أمر الله به التوحيد قوله تعالى  
﴿ وَأَعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا ﴾ إلى أسر الآية [الـ

[٣٦]

هذه الآية فيها عشرة حطوق، ولها نسمى آية الحفرق  
العاشرة، أول هذه الحفرق حن الله سحانه ﴿ وَأَنْبَهُدُوا  
اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا ﴾، ﴿ وَإِذَا لَمْ يَرُوا إِخْرَاجَكَ ﴾ هنا هو الحن  
الثاني، ﴿ فَرَبِّهِي الْفَرِّيقُ ﴾ هنا هو الحن الثالث، ودرو  
القرين هم الذين تجمعهم بهم فرامة سمية من جهة الآب أو  
الأم، كالآباء والأجداء، والأعمام والعمات، والأخوال  
والحالات، والإخوة والأخوات، وأولاد الآباء والأخوات،  
وارولاد الأعمام والعمات، هؤلاء هم درو القرين، لهم حن  
القرابة.

﴿وَالْيَتَّمُ﴾ الاتم من المسلمين، وهم كل من مات أبوه وهو صغير ولم يبلغ وصار بحاجة إلى من يسد نفاذ أبيه من رعاية هذا الطفل تربية ورعايata وبصالحة، ورفع ما يضره، لأن الله ليس له أب يحبه ويحق عليه ويدافع عنه، فهو بحاجة إلى من يحافظه لأن هذه هذه أيامه وعاته، وله حق في الإسلام

اللهم أن الله بدأها سعاده وتعالي، قوله ﴿وَلَا  
تُنْهِكُوا بِهِ شَيْئًا﴾ لم يختصر على قوله ﴿وَاعْبُدُوا اللَّهَ﴾  
لأن العبادة لا تصح مع الشرك ولا تنفع، ولا تنسى عبادة إلا  
إذا كانت حالصة له غر وجل، إن كان معها شرك فإنها لا  
تنكر عبادة منها أنت الإمام منه فيها، فلن الأمر  
بالبعدة بالنهي عن الشرك، إن لا تصح العبادة مع وجود  
الشرك أيها.

هذا دليل على قول الشيخ اعظم ما أمر الله به التوحيد،  
حيث إن الله بدأ به في آيات كثيرة منها هذه الآية، ومنها قوله  
تعالي ﴿وَلَا تُنْهِكُوا بِهِ شَيْئًا﴾ (الإسراء: ٢٢) بهذا  
سعاده وتعالي بالتوحيد، وهذا يدل على أنه اعظم ما أمر الله  
به ﴿فَلَمْ تَكُنْ أَنْتَ مَا كُرِمْتَ بِهِ سَلَّمْتَ إِلَيْهِ شَيْئًا﴾

﴿وَرَبُّكَ يَعْلَمُ مَا تَعْمَلُونَ وَلَا يَنْهَا أَزْلَمَتُمْ نِسَاءً إِنْ تَفْتَنُوهُنَّ﴾  
 [الأنعام ١٤١].

هذا دليل على ما ياتي أن أعظم ما يهى الله عنه الشرك، فإذا كان أعظم ما أمر الله به التوحيد، فإنه يجب أن يبدأ الإنسان بتعلم العقيدة قبل كل شيء، العقيدة هي الأساس، فيجب أن يبدأ بها بالتعلم والتعليم، وأن يداوم على تدريسيها وبيانها للناس، لأنها هي أعظم ما أمر الله به، وليس من المناسب أن تجعلها آخر الأشياء، أو لا يزور بها، لأن الآية هناك دعوة يزهدون في تعليم التوحيد والعقيدة، هناك أساس ابتلوا بهداه، ولأن الإحلال بها بحلال الدين كله فيجب العناية بها.

وما هو التوحيد؟ هل هو أن تقر بأأن الله هو المالك الرزق المحي المحيت؟ لا، التوحيد هو إفراد الله بالعبادة، لأن الله تعالى ﴿وَمَا كُنْتَ أَنْتَ بِإِلَهٍ لِّأَنْتَ إِلَهٌ أَنْتَ زَانٌ﴾ [الذاريات ٦٦] وقال أهل التفسير يبعدون، أي يبعدون، لفسروا التوحيد بالعبادة

إنما بالتوكيد هو إفراد الله بالعبادة، وليس هو الإقرار بأن الله هو المالك الرزق المحي المحيت المدير، لأن هذا

أعظم ما نهى الله عنه الشرك

وأعظم ما نهى عنه الشرك [١٨]

موجود في البطر، موجود في عقول العقلاه لا يوجد عاقل في العقاب يعتقد أن أحداً حلق السماوات والأرض غير الله سعاده وتعلى، لا يوجد أحد في العالم كله وما فيه من بكسر وأصلاحه يعتقد أن أحداً من البشر حلق بشرًا **﴿ولَمْ يَأْتِهِمْ مِنْ حَلْقِهِمْ بِكُلِّ شَيْءٍ﴾** (الرسوٰف ٨٧) لا يوجد عاقل في العالم يعتقد أن شرًا يحلق شرًا إسناً بمني على الأرض ويتكلم ويأكل ويشرب هل يوجد عاقل يعتقد هدا؟ **﴿فَأَمَّا مَنْ جَاهُوا فِي مُّنْهَى ثُغُورِ أَمَّا مَنْ حَلَقُوا أَمَّا مَنْ حَلَقُوا السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ أَمَّا مَنْ لَا يُؤْمِنُونَ﴾** (الطور ٣٥-٣٦) توحيد الربوبية موجود في البطر والعقول لكنه لا يمكن منع توحيد العبادة وهو إهراز الله بالعبادة

ولهذا قال الشيخ الترمذى هو إهراز الله بالعبادة، وليس هو إهراز الله بالحلق والررق والإحياء والإماتة، لأن هذا شيء معروف، ولا يمكن توحيد الربوبية من تعريف التوحيد.

[١٨] قوله رحمة الله وأعظم ما نهى الله عنه الشرك - هذه دالة، عظيمة، لأن بعض الناس يعتقدون أن هناك أشياء هي

أعظم الحرائم، وأعظم ما يهين الله عنه، يقول الرسول هو أعظم المحرمات، الرسول هو أعظم المحرمات؛ ولذلك ينكرون على النبي عن الرما وعن الرسول وعن مبدأ الأخلاق، ولكن لا ينكرون سائر الشرك، ولا يحدرون منه، وهم يرون الناس واقعيين به، وهذا من الجهل العظيم بشريعة الله سبحانه وتعالى.

فأعظم ما يهين الله عنه هو الشرك، فهو أعظم من الرزق وأعظم من شرب الحمر، وأعظم من السرقة، وأعظم من إكل لموال الناس بالاطل، وأعظم من الصغار والمسير، هو أعظم المحرمات، والدليل قوله تعالى ﴿ قُلْ لَكُمَا لِذَلِكُمْ مَا حَرَمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ الْأَنْوَارُ كُلُّهُمْ مُّسْكِنٌ لِّرَبِّ الْجَنَّاتِ إِنَّكُمْ وَلَا تَقْتُلُوا أُرْدُنَدَحْمَ بْنَ إِنْثَيَةِ تَخْرُجَ مَوْلَانَهُمْ رَبِّ الْأَنْوَارِ فَلَمَّا قَرَأُوا الْقُرْآنَ حَسِنَ مَا كَلَّهُرَزْ بِنَهُ وَكَانَ نَطِرَ وَلَا تَقْتُلُوا النَّفَرَ الَّذِي حَرَمَ اللَّهُ أَلَّا يَأْتِيَنَّهُ دَلِيلًا وَمَسْكِنًا وَوْ لَا تَقْتُلُوا نَفَرَوْنَ وَلَا تَقْتُلُوا مَالَ الْبَيْبَرِ إِلَّا يَأْتِيَنَّهُ لَئِنْهُ إِلَى أَنْهِيَ الْآيَاتِ وَهَذِهِ الآيَاتُ نَسِيْسِ سَارِصَابِ الْعَشْرِ ﴿ قُلْ لَكُمَا لِذَلِكُمْ مَا حَرَمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ مَا حَرَمَ رَبُّكُمْ وَوْ لَا تَقْتُلُونَ ﴾ (الأيام ١٥١ - ١٥٢)

عبد المهرمات بداعها الله ينوله ﴿إِلَّا تُقْرِبُوا إِلَيْهِ﴾  
مدل على أن الشرك هو أعظم ما يهى الله عنه  
وهي سورة الإسراء قال الله تعالى ﴿لَا تُقْتَلُنَّ لَعْنَةً  
بَلْ فَلَقْتُ مَذْعُونَهُمْ تَحْمِلُونَ﴾ (الإسراء ٢٢) جداً بالمعنى من  
الشرك، وحيث أنها بالمعنى من الشرك فقال ﴿رَلَا تُقْتَلُنَّ لَعْنَةً  
بِالَّتِي كَانُوكُمْ تَفْلِقُونَ بِإِيمَانِهِمْ مُؤْمِنُوْمَا تَحْمِلُونَ﴾ (الإسراء ٣٩) مدل على  
أنه أعظم ما يهى الله عنه، هذا يدل على قول الشيخ، وأعظم  
ما يهى الله عنه الشرك.

وفي الحديث الصحيح أن النبي ﷺ سئل: أي الدليل  
أعظم ذلك؟ وأن تحمله ما وهو حلقك؟ فيل ثم أي؟  
قال: وأن تقتل ولدك حتى لا يطعم معلتك؟ فيل ثم أي؟  
قال: وأن تراني حلبة جارك؟<sup>(١)، (٢)</sup>

وأمر الله تصدق ذلك في قوله ﴿وَالَّتِي لَا يَمْتَهِنُكُمْ بَعْدَ  
أَنْهَا إِلَيْهَا مَا لَكُمْ وَلَا يَمْتَهِنُ النَّاسَ الَّتِي حَرَمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِيقَةِ فَلَا  
يَرْجُونَكُمْ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْعَنُ أَنَّهَا﴾ (المرغاب ٦٨). جداً بالشرك

(١) أخرجه البخاري (٦٨٦٦)، ومسلم (٨٧٦) من حديث عبد الله بن  
سعود رضي الله عنه

في قوله «لأن تحمله مثلك». أي شريكًا - وهو حلقة ١ وقال  
عمر أعظم الذئب؛ لأنك مثل أي الذئب أعظم؟ مثلك بالشرك.  
وقال رجل «اجتربوا السبع المربيقات» فلما هر  
يبارسون الله؟ قال «الشرك به، والسرور، وقتل الناس  
التي حرم الله إلا بالحق». <sup>(١)</sup> [ابن الحبيب]

مدحها بالشركة بذلك على أن الشركة هو أعظم الدعوات،  
ولذلك من المشرك لا يدخل الجنة أبداً، مثل تعالي: «إِنَّمَا  
يُنَاهَىٰ عَنِ الْمَسْكَنِ مَنْ حَرَمَ اللَّهَ طَهِيرَةَ الْجَنَّةِ وَمَاتَ وَمَا فِي  
مَنْ أَكْسَارَهُ» (الباقورة ٧٦) الشركة لا يضر الله له «إِنَّ  
اللَّهَ لَا يَعْلَمُ أَنْ يُبَرَّأُ بِهِ وَرَبِّهِ مَا فِيهِ وَلَكَ لِئَلَّا يَكُونَ لَكَ» (السا. ١٨)  
بدل ذلك على تحرير الجنة على المشرك، وأن الله لا يضر  
له، وبدل هذا على أن الشركة أعظم الدعوات، لأن الدعوات ما  
هذا الشركة قابلة للتحريف «إِنَّ اللَّهَ لَا يَعْلَمُ أَنْ يُتَكَبَّرَ بِهِ وَرَبِّهِ لِمَنْ  
مُنَاهَىٰ عَنِ الْمَسْكَنِ» فالرس والسرقة وشرب الخمر والتي باكله  
داخل تحت المشتبه، إن شاء الله خفر الصاحبة، وإن شاء  
هذه

(١) العرجي البخاري (٦٧٦)، و مسلم (٤٩) س حديث أبي هريرة رضي

أَنَّ الشَّرِكَ عَلَيْهِ لَا يُعْصِرُ، حَكَمَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا يُعْصِرُ، وَكَذَا  
الْمُعَاصِي وَإِنْ كَانَ هَذِهِ كَثِيرٌ دُونَ الشَّرِكِ عَلَيْهِ لَا يُحْرِمُ عَلَيْهِ  
الْجَنَّةَ، مَا كَاهَ إِلَى الْجَنَّةِ، إِنَّمَا أَنْ يُعْصِرَ اللَّهُ أَنَّهُ مِنْ أَوْلَى وَهَلَّةِ  
وَيَدْخُلُهُ الْجَنَّةَ، وَإِنَّمَا أَنْ يُعْصِرَ مِنَ الدَّارِ بِمَا تَعْذِيبَهُ وَيَدْخُلُ  
الْجَنَّةَ، الْمُؤْمِنُ مِمَّا كَانَ مِنَ الصَّنْعِ وَالْمُعَاصِي الَّتِي دُونَ  
الشَّرِكِ عَلَيْهِ لَا يُفْطِرُ مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ، وَلَا يُحْرِمُ مِنِ الْجَنَّةِ، وَهُوَ  
ذَا خَلْقٍ تَحْتَ الْمَعْرِفَةِ بِعَشِيشَةِ أَنَّهُ سَاحَرٌ وَنَعَالٌ

أَمَا الشَّرِكُ عَلَيْهِ مَحْرُومٌ مِنْ ذَلِكَ كُلِّهِ وَالْعِيَادِ بِالْأَنْهَى، فَهَذِهِ  
عَلَى أَنَّ الشَّرِكَ هُوَ أَعْظَمُ الدُّورِ فَقَالَ تَعَالَى ﴿إِنَّمَا يُشْرِكُ  
بِنَطَرٍ عَظِيمٍ﴾ (الْمَدْعُونَ ١٣)

وَقَالَ سَاحَرٌ ﴿وَمَنْ يُشْرِكُ بِأَنْوَافِهِ أَفْرَقَ إِنَّمَا عَظِيمًا﴾  
(الْمَدْعُونَ ١٤) ﴿وَمَنْ يُشْرِكُ بِأَنْوَافِهِ أَفْرَقَ حَلَالًا بَهِيمًا﴾ (الْأَنْجَى ١١٦)  
كُلُّ هَذَا يَدُلُّ عَلَى أَنَّ الشَّرِكَ أَعْظَمُ الدُّورِ، وَإِنَّمَا كَانَ  
الشَّرِكُ أَعْظَمُ الدُّورِ مَا تَهْبِطُ عَلَى الْعُلَمَاءِ وَالْمُتَعَلِّمِينَ  
الْمُهِمُّ عَنْهُ وَالتَّحْذِيرُ مِنْهُ، وَأَلَا يَسْكُنُوا عَنِ التَّحْذِيرِ مِنِ  
الشَّرِكِ، وَإِنَّمَا يَعْتَبِرُ جَهَادُ الشَّرِكِينَ مَعَ الْفَلَوْرَةِ كَمَا جَاهَهُمْ  
رَسُولُ اللَّهِ ﷺ

[١٩] وهو دعوة غيره معه

قال تعالى ﴿فَاقْتُلُوا الظَّرِيفَنَ حَتَّىٰ وَيَحْسُنُ فِرَارَهُ  
وَلَا يَخْرُقُهُمْ وَلَا يَعْدُوْهُمْ حَتَّىٰ تَرْكَلْ مَهْبَطَهُ﴾ (المرأة ٢) ليحب  
التعذير من الشرك وبيانه للناس حتى يختبره، هذا الذي يجب  
أنما أن ينكث عن الشرك، ويشرك الناس بهمuron في  
صلة غير الله، وهم يدعون الإسلام، ولا أحد ينتهي ولا أحد  
يختبر، فالامر خطير جداً، هناك ناس يتجهون إلى الشبه عن  
الرما والرس وفسد الأخلاق، هذه أمور محرمة وفيها مادة،  
لكن الشرك أعظم، فلماذا لا يهتم بالشبه عن الشرك،  
والتعذير من الشرك، وبيان ما يقع فيه كثير من الناس في  
الشرك الأكبر وهم يدعون الإسلام؟

لهذا هذا التناول في أمر الشرك والتعامل عنه وترك  
الناس يفعلون فيه، والعلماء موجودون كل يعيشون مع هؤلاء  
ويسكنون عليهم؟ الواضح أن يتوجه أولاً إلى النهي عن هذا  
الخطر العظيم الذي يفك بالآمة فتكا درينا، بكل دينه دربه  
غير أهون منه، والواضح أن يبدأ بالأهم غالباً

[٢٠] هذا تعريف الشرك هو دعوة غيره معه يسعى أن  
يُفْرِّج شيء من العادة لغير الله، من مثل ذلك من العلاتكة أو

هي من الآيات، أو صالح من الصالحين أو بيته من البيات أو غير ذلك من كل المخلوقات، فعن صرف شيئاً من العبادة لغير الله فهذا هو أعظم ما يهين الله عنه، هذا هو الشرك.

فافترضوا تفسير التوحيد وتفسير الشرك، لأن هناك من الناس من يفسر التوحيد بغير تفسيره، ومن يفسر الشرك بغير تفسيره.

من الناس من يقولون إن الشرك هو الشرك في الدوامة، وهذا ظهر الآن مع الأسف، الحكم بغير ما أنزل الله به من أنواع الشرك يعني شرك الطاعة، لا شك أن طاعة المخلوق هي تحليل ما حرم الله أو تحريم ما أحل الله هذا نوع من الشرك لكن هناك ما هو أعظم منه، وهو عبادة غير الله بالذبح والذمر والطرواف والاستعانة، فالواجب أن يحذر من الشرك كله، لا يزدده ويزداد ما هو أعظم وأخطر منه، فلا يفسر الشرك بأنه شرك المحاكمة فقط أو الشرك السياسي، ويقولون الشرك بالغور هذا شرك ساذج أليس، هذه جرأة على الله سبحانه وتعالى، الشرك أعظم ما يهين الله عنه، وهو دعوة غيره عليه، هذا هو الشرك.

وسيهم من يقول الشرك هو محبة الدنيا ومحبة المال  
المال جعله الله سحيقاً حماً طيبينا **﴿وَلَيُحِبُّنَّ الظَّالَمُونَ﴾**  
**(النور ٢٠) ﴿رَبَّنَا يَحْبُّ الْفَقِيرَ﴾ أي المال **﴿أَتَشْرِيكُ﴾**  
**(العاديات ٦) ﴿فَلَمْ يَرِدْ كُلُّ رَبٍِّ إِلَّا مَا يُحِبُّ إِنَّمَا يُحِبُّنَّ مَا نَوَّلَهُ**  
**﴿أَحَبُّ إِلَيْهِمْ كُلُّ شَيْءٍ﴾** (النور ٢٢)**

قال: أحب إليكم، ما أنكر عليهم لهم بمحبته، لكن  
أنكر عليهم أنهم يعذبون بمحبته على محبة الله، محبة المال  
ليست شركاً؛ لأن هذه محبة طبيعية، الناس يحتاجون إلى  
المال ومحبوبه، محبة المال ليست شركاً؛ لأنها من محبة  
الصاغ التي يصح بها الإسلام، لكن هؤلاء الذين يقولون هذه  
المقالات بما أنهم جهال لم يتعلموا التوحيد والشرك، وإنما  
أنهم معرضون بيريدون صرف الناس عن هذه الحقائق إلى  
أشياء هم يريدونها، وماركب يريدونها، وانه أعلم بالمقاصد.

العمم أن هذا ليس هو الشرك، الشرك هو دعوة غير الله  
معه، أو صرف شيء من أرباع العادة لغير الله، كالذبح  
والتنور والدعاء والاستغاثة والاستغاثة والاتجاه والغروب  
والمرجاء وغير ذلك، هنا هو الشرك الذي هو أعظم الذنب،  
دعوة غيره معه سحابة وتعالى، لأن الدعاء هو أعظم أ نوع

والدليل قوله تعالى ﴿ وَأَغْبَدُوا اللَّهَ وَلَا يُنْتَكُوا  
يُوْمَ الْحِسَابِ ﴾ (آل عمران: ٢٦) [٢٠]

لعدة كما قال سعفانه «لم يغبة لمن دأبه وله مذهب بمن دأبه، لا يتهم به ما لم ينزل به» (الرعد: ١١) وقال «فَإِذْ عَوَّلُوا اللَّهَ حُلُولَهِ  
لَهُ الَّذِينَ وَلَوْ كَيْدَ الْكَافِرِونَ » (اعمدة: ١١) عدهم غير الله هو  
لشرك الذي حرمه الله ورسوله، أما هذه المجريات التي  
جعلوها هي الشرك وليس كذلك، لكن يقال إن معصها  
حرمة من الشرك وإن هناك ما هو أحضر منه وأهون منه، لأن  
الشرك يتعدو، معصه أشد من بعض والعياد ما في

[٢٠] قوله والدليل قوله تعالى ﴿ وَأَغْبَدُوا اللَّهَ وَلَا يُنْتَكُوا  
يُوْمَ الْحِسَابِ ﴾، فك إن الدليل على أن أعظم ما أمر الله به هو  
التوحيد قوله ﴿ وَأَغْبَدُوا اللَّهَ وَلَا يُنْتَكُوا يُوْمَ الْحِسَابِ ﴾ ثم ذكر  
بنية الحرقق، فنكتبه بما بالتوحيد والهي عن الشرك، هنا  
دليل على أن التوحيد هو أعظم ما أمر الله به، لابد قال:  
﴿ وَأَغْبَدُوا اللَّهَ ﴾ واتبعه بقوله ﴿ وَلَا يُنْتَكُوا يُوْمَ الْحِسَابِ ﴾  
وهذا مهم، بما الأمر بالتوحيد والهي عن الشرك، فدل على  
أن أعظم ما أمر الله به التوحيد، وأعظم ما أمر به عنه الشرك،  
لابد أنه بما بذلك، ولا بدأ سجحاته إلا بالأهم فالأهم، هنا  
وجه الدلالة من الآية.

## الرسالة الرابعة

### الأصول الثلاثة التي يجب معرفتها

#### الأصل الأول معرفة الله عز وجل

فإذا قيل لك ما هي الأصول الثلاثة التي يجب  
معرفتها؟ فقل: معرفة العبد زلة، ودينه، وبيته مُحَمَّداً [١].

[١] قوله الأصول: جمع أصل، والأصل ما يُبنى عليه  
غيره، والفرع ما يُبنى على غيره، فهو سبب للأصول لأنها  
ليس عندها غيرها من أمر الدين، بذلك سبب أصولاً لأنها  
ليس عليها أمر الدين، وكل الدين يدور على هذه الأصول  
الثلاثة.

قوله: معرفة العبد زلة ربه من صور لامه منصور  
لمعرفة لأن المصدر (معرفة) أقرب إلى اسم الفاعل  
(ال فعل) والمصدر إذا أضيف بفعل فعل فعله ضد المخربين،  
والبعض هنا أقرب بجعل فعل الفعل

قوله . ودينه ونبيه معطوف عليه ، أي على المتصور ،  
هذه أصول الدين إجماعاً وبما نفهمها في كلام الشيخ  
رحمه الله إن شاء الله .

لماذا خص هذه الأصول الثلاثة ؟

لأنها هي الأساسات الدين الإسلام ، ولا ينفك عنها السائل  
التي يسأل عنها العبد حين يوصع في قبره : لأن العبد إذا وضع  
في قبره وشُرِّق عليه التراب ، لم يصرف عنه الناس راحمهين إلى  
أهلهم ، حاده ملكان في القبر ، فتعداد روحه هي حدة روحها  
حياة سريرية لبست حياة مثل حياة الدنيا ، حياة أهله أعلم بها ،  
فيفعل به في قبره يقول لا يد له من ربك ، وما دينك ، ومن  
بيتك ؟ فالملائكة يقول رب اهـ وذهبـ الإسلام و محمدـ  
بيهـ . فيقال له كيف عرفت ؟ يقول فرات كتاب الله مدربت  
وهرفت ، بسادي متاؤ أن حتف عدي ما هرثـهـ من الجنة  
وافتتحوا له بابـاـ من الجنة ، وربوـسـعـ لهـ فيـ قـبرـهـ مـذـ الـبـصـرـ ،  
وبماـ سـرـيـعـ الجـنـةـ وـرـوـحـهاـ ، بـيـطـرـ إلىـ مـكـهـ فيـ الجـنـةـ ،  
ويـقـولـ يـارـثـ أـلـيـمـ السـاعـةـ حـتـىـ أـرـجـعـ إـلـىـ أـهـلـيـ وـمـالـيـ  
وـأـمـاـ الـعـرـتـابـ الـدـيـ عـاـشـ عـلـىـ الرـبـيـةـ وـالـثـكـ وـعـدـ  
لـيـفـيـ ، وـإـنـ كـانـ بـدـعـيـ إـلـاسـلـامـ ، إـذـ كـانـ عـدـ شـكـوكـ وـعـدـ

رب في دين الله كالصافر عاشه يتجلجح، عودا فاتوا له، منْ  
ربك؟ يقول لا ادري، وإذا فاتوا ما دينك؟ يقول لا  
ادري، وإذا قيل منْ سبك؟ يقول لا ادري، هذه هذه لا  
ادري سمعت الناس يغزلون شيئاً هكذا<sup>(١)</sup>

يعني أنه في الدنيا يقول ما يقوله الناس من غير إيمان  
والعباد بالله، هذا المدح الذي أظهر الإسلام وهو لا يعتقد  
في قلبه، وإنما أظهره من أجل مصالحة الدنيا، يقول في  
الدنيا رب الله، وهو غير مؤمن بها، قلبه مكر والعباد بالله<sup>(٢)</sup>  
يقول ربى الإسلام وهو لا يؤمن بالإسلام، قلبه مكر<sup>(٣)</sup>  
يقول سبب محمد<sup>(٤)</sup> وهو لا يؤمن برسالة محمد في قلبه<sup>(٥)</sup>  
إما يقول ملائكة خطط، هذا هو الصافر، يُقال له لا حرب  
ولا ثلثة، غير صرف بيوربة من خليد يصبح منها حبيحة لمرء  
سمعة الكفول لصحتها، يسمعها كل شيء إلا الإسان لو سمعه  
لصحتها، أي لعات من الهول، ويُحيط عليه في قبره حتى  
نختلف أصلاعه، ويُفتح له باب إلى النار فيأتيه من شفويها  
وخرقها يقول يا رب لا نعم الساعة، هذه هيئته وحالته في  
الضر، والعباد بالله، لأنه ما أحاب بالجهات السديدة.

(١) سهل تحرير وجه من ٧٠

إذا قيل لك من ربك؟ فقال ربي الله الذي ربكم  
وربى جميع العالمين بضم بي (٢)

ولذلك يهادي ساد أن كتب عبدي ماء شوه من النار  
وأفتحوا له مائة من النار، والعباد يأنفونه فإذا كانت هذه  
السائل بهذه الأهمية يجب علينا أن نتعلّمها وأن نعتقد بها،  
ولا يكتفى التعلم فقط، بل نتعلّمها ونعتقد ونؤمن بها  
وعمل بها ما دعا على تقدّم العباد، لعل الله أن يثنا عند  
السؤال في الغير

يقول الله تعالى ﴿يَتَبَّعُ لَهُمُ الْأَثَرُوكَمَرْأَةُ الْقَوْلِ الْأَثَرِيَةُ  
الْأَثَرِيَةُ الْأَثَرِيَةُ وَتَبَيَّنَ أَنَّهُ الظَّاهِرُوكَمَرْأَةُ الْأَثَرِيَةُ فَتَقَدَّمَ أَنَّهُ مَا  
يَتَأَذَّى﴾ [براءة: ٤٧]

هذه الأصول الثلاثة لها أهمية عظيمة، ولها رغبة عليها  
الشيخ في هذه الرسالة ووصيحتها من أجل أن ندرسهها،  
وتشعر فيها ونعتقد بها وعمل بها، لعل الله أن يثنا علينا  
بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة

(٢) لما بين الشيخ رحمة الله الأصول الثلاثة مجملة لرأي أن  
بيها معصنة واحدة واحدة مأدلة من الكتاب وال سنة ومن  
آيات الله في الكون ومن الأدلة العقلية، وهكذا يجب أن ننسى

العفاند على أدلة الكتاب والشّرعة وعلى النظر في ثبات هذه الكوربة من أجل أن نرسّخ ونثبت في القلب وترول جميع الشّبه.

وأما العفاند النسبية على الأنباء وعلى التشكوك وعلى أقوال الناس والتضليل الأعمى فإنها عقائد راتلة لا ثبات، وهي غرصة لللعن وغرصة للإطالة

ملا ثبت العقبة ولا سازر الأحكام الشرعية إلا مادلة الكتاب والشّرعة وبالأدلة المعملية المثلثة ولهذا أكثر الشّيخ رحمة الله من ساق الأدلة على هذه الأصول الثلاثة، ملا يمر أصل منها إلا وعدد دعمه بالأدلة والبراهين اليقينية التي تطرد التشكوك والأهواء، ونرسّخ العقبة في القلب

قوله رحمة الله ملأا قيل لك، أي ثبتت من ربك؟  
وهذا سؤال وارد شائع في الصيام والأحرار، ملا يد أن تعرف ربك غير رسول، وأن تجرب بمحاجات صحيح مبنى على اليقين والبرهان، طفل رب الله - هذا هو الجواب - الذي رباني وربى جميع العمالقين بعنه هذا استدلال حقيقي

عذرت جل وعلا هو الذي يربى جميع عباده بعنه،  
ويعدّهم برقة، سلطتهم - بعد أن لم يكونوا شيئاً مذكوراً -

من بطون أمهاتهم حلقاً من بعد حلق في ظلمات ثلاث،  
ويزعنوا إليهم الررق حتى في بطون أمهاتهم ۱ ولذلك ينحو  
جسم الجنين في بطون أمه ويكسر، لأن يصل إليه الررق من الله  
سبعينه وتعالى، ويصل إليه العذاب

ثم تُسْعَ في الرُّوْحِ بِنَحْرِكِ وَيَجْعَلُهَا يَادُنَ اللَّهِ هَذِهِ تَرْبِيَةُ فِي  
الْمَطْرِ، ثُمَّ إِذَا سَرَحَ مِنَ اللَّهِ سَحَابَهُ يَرْبِيَهُ سَعْدَهُ بِالصَّحَّةِ  
وَالْعَافِيَةِ، وَرَبِّيَ عَلَيْهِ لِنَ أَمَّهُ، فَيَتَعَدَّ إِلَى أَنْ يَأْكُلَ الطَّعَامَ  
وَيَسْعَى عَنِ الْحَلْبِ، ثُمَّ يَسْوِرُ ثَبَّاتًا ثَبَّاتًا عَقْلَهُ وَسَعْدَهُ  
وَصَرْرَهُ، يَسْوِرُ ثَبَّاتًا ثَبَّاتًا حَتَّى يَلْعُمُ الْخَلْمَ، ثُمَّ يَسْوِرُ وَيَنْسُو  
حَتَّى يَلْعُمُ أَشْتَهُ وَيَلْعُمُ أَرْبَعِينَ سَةً، وَيَكُونُ فِي خَاتَمِ الْقُوَّةِ.

من الذي يهدى من يوم لـ حلقه في بطون أمه إلى أن  
يسوت، من الذي يهدى ثم من الذي يسرع هذا الطعام وهذا  
الشراب في جسمه يصل إلى كل حلبة وعظمة وإلى كل  
مكان في جسمه، من الذي ينهي إليه الطعام والشراب، من  
الذي يصرقه ويخرج منه ضرره، من الذي يفعل هذا التهريب  
هذا الإنسان، أليس هو الله سبحانه وتعالى؟ هذا هو الربُّ  
 سبحانه وتعالى الذي يهدي، هو الذي رباني وربني جميع  
العالمين بعلمه.

وَهُنَّ نَفِرُّ دِيْلِيْنَ لِيْلَيْ مَفِرُّ دِسْرَايْلَيْ(٣)

[٣] قوله وهو معمودي الرث الذي هذا شأنه هو الذي يستحق العبادة من روس عبوري ، ثم أيضاً به الشيخ رحمة الله أنه لا يكتفي بالإقرار بالطبيعة ، لا يكتفي أن تقول : ربنا الله الذي ربناه ينحمه .

هذا لا يكفي لا بد أن تعرف له بالصعودية، وأن تخليص له بالعبادة، وهذا هو الفرق ما بين الموحد والمنرك، فالمرشد يغير مرجعية الله عن رجل ويعودته وحده لا شريك له،

والمشارك يُخْرِجُ بِرَبوبية الله، ولكله مشارك في عبادته، يُخْرِجُ  
معه غيره في عبادته، يُشترك معه من لا يحلن ولا يبرزن ولا  
يصلح شيئاً هدا هو المفرق ما بين الموحد والمشارك؛  
الموحد يقول ربى الله، وهو معيودي، وليس لي معبود  
سواء، أما المشارك فيقول ربى الله لكن العبادة هذه ليست  
خاصية به، فيبعد مع الله الأشجار والأحجار والآوليات  
والصالحين والقبور، فلذلك صدر مشركي ولم ينفعه الإقرار  
بالربوبية ولم يدخله في الإسلام

قوله وهو معيودي، أي الإله الذي أعبد

وقوله ليس لي معبود سواء لا من الملائكة ولا من  
الرسل ولا من الصالحين ولا من الأشجار والأحجار ولا من  
أي شيء، ليس لي معبود سواء سعاده وتعالي، هذا تقرير  
التوحيد بالدليل، وهذا دليل عقلي، ثم ذكر الدليل التقلي من  
القرآن

والدليل قوله تعالى **«الْحَكَمُ يَلَوْ زَيْنَ الْعَالَمِينَ»**  
(الإفريقي ٢).

هذه الآية هي أول القرآن في المصحف، ليس قيل لها إلا  
اسم الله الرحمن الرحيم، وهي آخر كلام أهل الجنة، قال

تعالى «وَيَأْمُرُ مُؤْمِنَهُ لِمُكْتَمَلِ فَوْزِ الْكَافِرِ» [رس ١٠] وَالله جل وعلا افتح بها العلآن، قال تعالى «الْمُكْتَمَلُ الْفُلُقُ الْكَافِرُونَ وَالْأَرْضُ دَبَّلَ أَطْفَالَهُ وَالْكَوَافِرُ» [الأسماء ١١] وَحَسْنَ بها العلآن، قال تعالى «وَقَوْمٌ يَتَّهِمُونَ بِمَا لَمْ يَفْعُلُوا الْمُكْتَمَلُ فَوْزِ الْكَافِرِ» [المر ٧٥] فتح بها العلآن وَحَسْنَ بها  
فيه كلمة عظيمة

قوله تعالى الحمد لله على الصحوة مع صحته وأخلاله، وآلل، في الحمد للاستعران، أي جميع الشحادة هي ملكها واستحقاقها فهو المستحق للحمد المطلق، وأما غيره، يحمد على قدر ما يفعل من الجميل ومن الخبر، وأما الحمد المطلق الكامل فهو غير رجل لأن العم كلها منه

وحتى المخلوق إذا أسدى إليك شيئاً من الإحسان فإن من الله هو رجل، هو الذي سحر لك هذا المخلوق، وهو الذي ينفع من أن يحسن إليك، فالحمد يرجع إلى الله سبحانه وتعالى.

وقوله هي جار ومحروم متعلق بمحدود خير العبد، أي الحمد كائن أو مستقر في غير رجل



والله عباده: ذو الألوهيّة والصيوديّة على خلقه الجموعين،  
وهذا الاسم لا يسمى به غيره سبحانه، لا أحد تسمى بهاته،  
حتى موسى عليه السلام أبا الله، لكنه قال لآدم ربيكم، لهذا  
الاسم خاص بهاته، لا أحد يسمى به أبداً ولا أحد يجزئ أن  
يقول: أبا الله.

رب نعمت باسم الجلالات وهو محرر و هو مضاف  
العالمين مضاف إليه محرر وعلامة جره الياء: لأنه  
سلحق بجمع المذكر والنال  
فواضح أن الحمد كلها والثناء كلها هي رب العالمين.

و عالم الملائكة و عالم الجنادات و العظير و عالم اليعاج  
و عالم الحيوانات و عالم الحشرات والنمر، عالم في البر  
و اسر لا يعلمه إلا الله ولا يحصيه إلا الله، كلها الله ربها  
رب العالمين. وهذا لا يطلق إلا على الله سبحانه هو  
و حمل، لا يمكن لأحد أن يقول له: رب العالمين  
عما ذكر قبله رب، وهذا لا يطلق إلا على الله، على الله  
حمل و حمل، ولا يتصرف إلا إليه، أما المخلوق فليقين بذلك  
رب الدار، رب البوهية، أي حاكها و صاحبها

وَكُلُّ مَا سُرِيَ اللَّهُ عَالَمٌ، وَأَنَا وَاحِدٌ مِنْ ذَلِكَ  
الْعَالَمِ (٤)

(٤) نعم بين التشريح رحمة الله وجده الاستدلال بهذه الآية.

فقوله وكل ما سري الله عالم، وأنا واحد من ذلك العالם ي يكون الله رب، لأن الله رب العالمين، وأنا واحد من العالمين، فلا أحد يستطيع أن يقول أنا لي رب غير رب العالمين، لا الكادر ولا المعلم، هذا لا يمكن أبداً ولا يقوله عازل، هذا دليل على ربوبية الله عز وجل، وما دام أنه رب العالمين فهو المستحق للعبادة، وهذا يُبطل عبادة غيره سبحانه وتعالى ولذلك قال بمنها «إِنَّ اللَّهَ يَعِدُ فِرَاتَكَ تَسْتَقِيرًا» (الأنفال ٥)

وهذا يعبد الحضر، لأن تقديم المعمول - إياك - وتأخر العامل - تعبد - يدل على الحضر، إياك عبد يختلف عن تعبدك، لأن تعبد، هذا إثبات فقط، لكن «إِنَّكَ تَعْبُدُ» يتضمن النفي والإثبات، أي لا تعبد غيرك، والعبادة لا تصح إلا مع النفي والإثبات، وهو معنى لا إله إلا الله، فيها نفي وإثبات، يعني الإلزامية حما سري الله وإن انتها له صر وجل

فَهَذَا قَبِيلُكَ بِمَا عَنْرَفْتَ رَبِّكَ؟ قَلَّ مَا يَأْتِيهِ  
وَمَحْلُوقَاتِي (٥)

(٥) أَنْتَ قَلْتَ إِنَّ رَبِّيَ أَوْ رَبِّيَ اللَّهُ الَّذِي رَبَّنِي بِعِصْمِيِّي، مَا هُنْ  
الدَّلِيلُ عَلَى أَنَّ اللَّهَ رَبِّكَ الَّذِي رَبَّنِي بِعِصْمِيِّي؟  
جاءَ الشِّيخُ بِأَدَلَّةٍ مِّنَ الْوَحْيِ وَمِنَ الْعُقْلِ كَمَا سَيَّسَ، فَلَمْ يَأْتِ  
قَبِيلُكَ بِمَا عَرَفْتَ رَبِّكَ؟ لَا مِنْ ادْعَى شَيْئًا مِّلْا بِدِلْلَةٍ يَقِيمُ  
الدَّلِيلُ عَلَى دِعْوَاهُ.

وَالْذَّعْلَوَى إِذَا لَمْ يَقِيمُوا عَلَيْهَا يَبْلُغُ أَعْلَمُهَا  
لَا بِدْ لِكُلِّ مَدْعَى لَرْ يَقِيمُ الدَّلِيلُ عَلَى دِعْوَاهُ، وَإِلَّا كَانَتْ  
دِعْوَاهُ غَيْرَ مَسْبِحةٍ، أَنْتَ قَلْتَ: رَبِّيَ اللَّهُ الَّذِي رَبَّنِي وَرَبِّي  
حُكْمُ الْعَالَمِينَ بِعِصْمِيِّي، مَا الدَّلِيلُ؟ قَلَّ مَا الدَّلِيلُ أَبْيَانَهُ  
وَمَحْلُوقَاتِهِ الْأَيَّاتُ جَمِيعُهُ، وَالْأَيَّةُ لَعَةُ الْعَلَمَةِ عَلَى  
الشِّرْكِ، وَالدَّلَالَةُ عَلَى الشِّرْكِ، كَمَا قَالَ ﷺ: أَيْنَ الْمَاعِنُونَ  
ثَلَاثٌ (٦)، أَيْ: حَلَامَتْهُ

فُولَهُ، بِأَيْمَانِهِ، أَيْ الْعَلَامَاتُ وَالدَّلَالَاتُ الدَّالَّةُ عَلَيْهِ  
سَبْحَانَهُ وَتَعَالَى، فَجَمِيعُ هَذِهِ الْكَلَائِمُ الَّتِي تَرْوِيهَا كُلُّهَا

(٦) أَخْرَجَهُ البَحْرَانِيُّ (٣٣) وَرَسْلَمُ (٤٩) مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ

كانت معدومة ثم إن الله أوجدها وحلقها بقدرته سبحانه وتعالى .

رسها خلق يتجدد مثل البات والمواليد وأشياء ما كانت مرجوحة ثم وجدت وألمتم تظرون إليها، من الذي يخلقها؟ هو الله سبحانه وتعالى هل تحلق عصها، هل أحد من الشر حلقها؟ لا أحد أدعى هذا، ولا يستطيع أن يدعي .

قال تعالى ﴿أَنْ هُنَّا بَنِي طَرْدَنَّ أَنْ هُنَّ الْعَذَابُونَ﴾ [٢٧] ألم حلقوه السكرتون والأزرق على الأوراقون﴾ [الطور ٣٦-٣٨] هذه الأشياء ما أرخت عصها أو أوجدها غيرها من المخلوقات أبداً لم ولن يخلق أحد شجرة أو سوسنة أو دماغاً ﴿إِنَّهُمْ  
الْوَيْلَةَ تَمْوِيْلَةٌ مِّنْ ذُرِّيْرٍ لَّهُمْ لَيَعْلَمُوا ذَكَرًا وَلَيَعْلَمُوا لَهُمْ﴾ [الحج ٧٢] .

مهما يحلق يدل على الحال سبحانه وتعالى، ولهمذا لما قيل لأخرين على التبيه ينم عنك ربك؟ قال، العبرة تدل على العبر، والآخر يدل على العبر، إلا يدل هذا الكثون على التطبيق الحسبي

إذا رأيت اثر قدم على الأرض، أما بذلك هذا على أن لهذا مشى على هذه الأرض؟ إذا رأيت سعر سبب، إلا بذلك

وَمِنْ آيَاتِ اللَّيلِ وَالنَّهَارِ وَالشَّمْسِ وَالقَمَرِ، وَمِنْ  
مَحْلُوقَاتِهِ: الْمَعَاوَاتُ السَّبْعُ وَالْأَرْضُونُ السَّبْعُ وَمَا  
فِيهِنَّ وَمَا يَتَّهِمُهُمَا. [٦]

هذا على أن هذه الأرض فيها إبل أو مرو عليها بغير البراء  
تدل على العبر والآخر يدل على العبر.

[٦] قوله ومن آياته الليل والنهر والشمس والقمر، فالآيات  
على فسمين

القسم الأول: آيات كوبية تشاهد، مثل المعاوات  
والارض والجحوم والشمس والقمر والجبال والشجر  
والحشر، سمعت آيات، لأن فيها دلالات على حاليها سبحانه  
وتعالى، ولهذا يقول أبو العافية

بِاَنْعَجَّا كَيْفَ يُعَصِّي الَّذِي لَمْ يَكُنْ يَجِدْهُ الْجَاجِدُ  
وَرَسِي كُلُّ شَيْءٍ لِهِ تَبَةٌ نَذَلٌ عَلَى اَنَّهُ وَاحِدٌ  
وَرَبُّ كُلِّ نَحْرِيْخَةٍ وَرَسَكِيْةٍ مِنَ الْوَرَى شَاهِدٌ  
لِكَيْفَ يَجْعَلُ اَحَدُ اَنَّهُ جَلْ وَعَلَا وَيَقُولُ لِمَنْ هَذَا رَبُّ  
لَهُدَا الْكَوْنِ كُلُّهُ، وَهَذِهِ الْمَحْلُوقَاتُ وَجَدْتُ مِنْ طَبْرِ خَالِقٍ،  
لَا وَجَدْتُ بِخَالِقٍ لَمَنْ هُوَ هَذَا الْحَالِقُ عَبْرَ اَنَّهُ جَلْ وَعَلَا كَيْنُ  
لَيْ؟ لَا تَجِدُ حَالَقًا عَبْرَ اَنَّهُ سَجَّانَهُ وَتَعَالَى. ﴿اَنْ جَعَلُوا بَعْدَ

شَرِيكًا مُلْكُوكًا كَعَنْتِيرِيْهِ مُنْكَبَةَ الْمُكَفَّنِ عَلَيْهِمْ قُلْ لَكُمْ حَيْثُ شُئْ كُمْ هُنُو وَمُنْكَبُو الْوَزِيدِ  
الْأَنْهَرِ» [المرعد: ١٦].

القسم الثاني الآيات القراءية التي تُشَدِّدُ على الروحاني  
العزل على الرسول ﷺ هذه كلها أدلة على وجود الرب  
سبحانه وتعالى، وعلى كمال رحماته واسمه، وعلى أنه  
مستحق للعادة وحده لا شريك له، كلها تدل على ذلك  
الأيات الكوبية والأيات القراءية

الأيات الكوبية تدل على حالاتها وموجدها ومدبرها،  
والأيات القراءية فيها الأمر بعبادة الله، وفيها تقرير توحيد  
الربوبية، والاستدلال به على توحيد الألوهية، والأمر بعبادة  
له سبحانه وتعالى، كل القرآن يدور على هذا المعنى،  
وأجل من أجل هذا المعنى

ومن آياته الليل والنهار والشمس والقمر، هذه من أعظم  
آياته سبحانه وتعالى، الليل العظيم الذي يعطي هذا الكون،  
والنهار العصي، الذي يعصي، هذا الكون، يستشر الناس  
لاشعائهم غال نعال **«قُلْ لَرَبِّكُمْ إِنْ حَكَمْ لَهُمْ فَإِنَّكُمْ بِالْأَقْرَبُ**  
**سَرِقْتُمْ إِنْ يَوْمَ الْقِيَمَةِ مِنْ إِلَهٍ غَيْرِ لَهُ بِأَنْتُمْ كُمْ بِعِصَمِكُمْ أَمْ لَا**  
**تَسْعُرُكُمْ فَقُلْ لَرَبِّكُمْ إِنْ حَكَمْ لَهُمْ فَإِنَّكُمْ الْأَهْرَارُ سَرِقْتُمْ**

إِنْ يَرِيَ الْإِنْسَانُ مِنْ أَنَّهُ غَرَّ فَوْلَادُكُمْ يَلْتَمِسُونَ حِلَالَ  
تَحْسِنَكَ فَإِنَّمَا تَحْسِنُ لِكُلِّ الْبَلَدِ وَالنَّهَارَ يَنْتَلِعُونَ  
وَرَبِّنَارِيَّا مِنْ صَفِيرٍ وَلَلَّهُمَّ لَشَكَرُونَ) (القصص ٧٣-٧٤)

هذا من اعظم آيات الله في الليل وهذا النهار، لا الوقت  
كله ليل، ولا الوقت كله نهار، لآية الله كأن كذلك تعطّلت  
صالح العباد وتسبوا

جعل الله لهم الليل والنهار يتعاقبان، ثم إن الليل والنهر  
مستطيان لا يتعلّق واحد بهما ولا يتغير، على نظام واحد  
معاً يدل على حكمة الحكم سلامة وتعالى، أفعال العباد  
وصاعقاتهم تحرّب وتختلف بهما كانت وتعطل، ولما  
مخلوقات الله غير جمل وإنها لا تحرّب إلا في وقت يأذن الله  
فيه بخرابها.

والليل والنهر مستمران لم يتعطل أحد بهما، بينما  
صورة الحلق تعطل وتحرّب وتنفس وإن كانت قرية أو  
ضاحية

كم شاهدون من السيارات المزمرة والطاائرات والجرافر  
مع أنها قرية ومنس بها لكنها تحرّب وتعطل، هل تعطل

الدليل على رحوبته وإلاهته سبحانه وتعالى  
 والدليل قوله تعالى ﴿قَمَنْ مَا يَنْبَغِي إِلَيْهِ وَالْهَمَزَ  
 وَالْتَّسْعَ وَالْفَرْ لَا تَسْجُدُوا لِلشَّرِّ وَلَا يَلْقَمُ  
 وَاسْجُدُوا هُوَ أَلَّا يَنْعَمَ إِذْ سَجَدْتُمْ إِذَا  
 سَجَدْتُمْ﴾ [اصط ٣٧] [٧]

الدليل أو تعطيل البهار لا، لأن صادقه خديرو حكيم جل رحمه  
 ﴿سَعَ الْوَلَوَ الْوَلَوَ لَقَنْ كُلَّ خَنَّ﴾ [المر ٢٨٨]

[٧] هذا دليل على رحوبته وإلاهته سبحانه وتعالى ﴿قَمَنْ  
 مَا يَنْبَغِي إِلَيْهِ وَالْهَمَزَ وَالْتَّسْعَ وَالْفَرْ﴾

الشمس والقمر الشمس الكوكب العظيم الذي يعمّ.  
 الكون سراجاً وهاجاً كما قال الله تعالى ﴿وَجَلَّ بِرَبِّكَ  
 وَكَلِيلَهُ﴾ [الإٰٰٰ ١٢]، والقمر سور يحيى، النيل رحيى، الطريق  
 للناس، ومن مصالحهما أيضاً إصلاح الكون بانحساره وانشاره  
 وبختاره، ولو احتملت الشمس عن الكون لتضرر الكون  
 وفقدت كثير من معايش الناس ومصالحهم، ولو احتملت  
 القمر كذلك، القمر أيضاً به مأعم للانصار والانشار، مع ما  
 به أيضاً من معرفة الحساب، قال تعالى ﴿وَالْفَرْ لَوْلَا وَقَدْرَهُ﴾

تَبَرُّ بِتَنْتَنِيَّا عَنِّيَّةَ النَّبِيِّ رَبِّ الْجَنَّاتِ» (أبوس ٤) وقال تعالى «● يَتَنَزَّلُكُمْ مِنَ الْأَمْمَالِ فَلَمْ يَنْ تَوَفِّيْكُمْ يَلَائِيْكُمْ وَالْمَيْتُ» (البقرة: ١٨٩)

من الأهمية مصلحة المعرفة العروقية والأحوال، آجال الديور، وأحوال العدو للإنسان، ومواعيده العادات والصيام والمحاج، كلها تعرف بالحساب النسي على هذين الجبرين الشخص والضرر، بالحساب النسي وبالحساب الفوري وبهما مصالح للمحلق أحمس

ومن محلوقاته المساوات السبع قال تعالى «أَكَدَ الْأَيْ  
خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَاتٍ قَرَنَ الْأَنْجَوَيْنَ يَنْتَهُنَّ» (الطلاق: ١٦) «أَلَيْ خَلَقَ  
سَبْعَ سَمَوَاتٍ يَلَاءِمُهَا» (الملك: ٢) بعضها فوق بعض، السماء الدنيا، نعم التي تليها إلى السابعة، وفوق الجميع عرض الرحمن سبحانه وتعالى

والارضين سبع كما قال تعالى «أَنَّ الْأَرْضَ يَنْتَهُنَّ» وهي سبع طبق ايفا وكل طفة من طبقات المساوات السبع والأرضين لها سكان وعُمار، ما في المساوات من الكواكب والأملاك الشخص والضرر، وما في الأرض من محلوقات من الدواب باختلاف أنواعها ومن الحال والأشجار

والأحجار ومن المعادن ومن النجعات هذه من آيات الله سبحانه وتعالى ، الآيات الكوبية التي ترى وتشاهد

قال رحمة الله والدليل قوله تعالى ﴿ قَدْنَ مَا يَرَيُهُ الْأَنْفُلُ  
وَالْهَمَّاَنَ وَالثَّمَسَ وَالقَرْنَ لَا تَسْجُدُوا لِلَّتِينَ قَرَأُوا  
وَلَا سَجَدُوا لَهُ فَوْ أَلِيَ حَقِيقَتِ يَدِ حَكْمَتِ إِلَهٍ تَعْبُدُونَكُمْ ﴾  
(صلت ٣٧)

من آياته الليل يعني من علاماته الدالة على الربوبية وفقرته واستحقاقه للمعادة دون سواه الليل الذي يظلم ، والنهار الذي يضيء الكون كله هنا من عجائب آيات الله سبحانه وتعالى

الله الذي يحمل الكون كله مطلقاً في أن واحد؟ ثم يجعل الكون كله مسبباً في أن واحد؟ هو الله سبحانه وتعالى ، لو اجتمع الحلق على أن يصيروا بقعة من الأرض ما استطاعوا أن يصيروا إلا بقعة محدودة ، لو جازوا بمكالن الكهرباء التي هي الديها كلها لا تنسى ، إلا بجزءاً محدوداً من الأرض .

أما الشمس والقمر هما يحييان الأرض كلها ، الليل والنهار يتعاقبان والشمس والقمر كذلك

نار تعالى ﴿لَا تَسْجُدُوا لِلشَّيْءِ وَلَا يَلْقَأُوكُمْ  
الَّذِي حَفَّهُتْ إِذْ سَكَنْتُمْ إِلَيْهِ تَسْبِحُونَ﴾ (اصط ٣٧).

هذا إبطال للشرك، لا نسجدوا للمخلوقات؛ لأن من أعظم المخلوقات النّفس والضرر، ولأن المشركين كانوا بعدهم النّفس ويستجدون لها، ومهما من بعد الضرر والنكراك مثل قوم إبراهيم يوم رأوا لها هياكل على صورة الكروان ويعذبونها، فنزله تعالى ﴿لَا تَسْجُدُوا لِلشَّيْءِ﴾ لاجزء معناه وضع الجهة على الأرض حصرياً للعبود، وهو أعظم أنواع العبادة، ورسول الله ﷺ يقول «أنتر ما يكون العبد من ربه وهو ساجد»<sup>(١)</sup>

ما أعظم أنواع العادة السجدة على الأرض؛ لأن وجهت الذي هو أمرٌ شيء بذلك وحيث أنه على الأرض بعيداً عنه وندلاً بين يديه سبحانه وتعالى، هذا هو السجدة الحقيقي، ولا يليق التعميد به إلا أنه

أما السجدة للنفس والضرر فهو سجدة لمخلوق لا يستحق أن يُسجد له، فلا يجوز السجدة للمخلوقات، وإنما السجدة لحالق المخلوقات، أما المخلوقات فهي مثل

(١) أخرجه مسلم (٤٨٢) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه

وقوله تعالى «إِنَّ رَبَّكُمْ أَنَّهُ أَلَّا يَحْلِقُ الْجَنَّاتُ  
وَالْأَرْضُ إِلَّا نَحْنُ أَنْشَأْنَاهُنَا هُنَّ أَذْيَالُ النَّهَارِ  
يَطْلِبُهُمْ حَيْثُمَا وَالْأَسْمَاءُ وَالْقَصَرُ وَالْمَعْوَمُ سَفَرُنَاهُنَا هُنَّ أَلَّا  
يَخْلُقُ وَالْأَمْرُ يَتَزَكَّرُ أَنَّهُ رَبُّ الْكَلْبَيْنِ» (الأعراف ٥٤). [٨]

محلولة مذكرة منصرف فيها، هل نجد للمحلوف عاجز  
مثلك؟ هذا لا يحور، أين دعك العقول؟

السجود بما يستحبه الحال سباحة وتعالي الذي لا  
يعجز، شيء، فالسجود حينئذ غير وجبل وليس حتّى  
المحلوق مهما كان هذا المحظوظ من البطّم والكثير عليه  
مخلوق صيف مذكرة منصرف به «لَا تَسْجُدُوا لِلَّاتِينَ وَلَا  
لِلْكَفَّارِ وَلَا تَسْجُدُوا هُوَ أَنَّهُ حَقِيقَتُ يَهُوَ سُكْنُمْ يَهُوَ  
تَعْبُدُوكُمْ» (اصف ٣٧)

والواجب أن لا عبد إلا الله، فإذا سجدتم له وسجدتم  
لهرين، فهذا لا تکبرون عابدين في العادة الصحيحة، بل  
تعبدوه مع الشرك، والشرك يهدى العبادة  
[٨] إن حرف توکيد ونحوه، وهي موطن للقسم، يقتصر  
فيها قسم تقدیر، وإن

إن وいくم هبب هي حوار قسم مقدر

إذ ربيكم، أي حالفكم وسربيكم بالعم  
الله لا غيره سبحانه وتعالى

نـم ذـكـر الدـلـيل عـلـى ذـلـك فـيـاـلـ {الـذـي خـلـقـ الـشـكـورـ  
وـالـأـرـضـ} (الأعراف ٥٤) هـذـا هـوـ الـرـهـان عـلـى رـبـوـبـةـ اللهـ هـوـ  
وـحـيـ، أـنـهـ خـلـقـ السـمـاءـوـاتـ وـالـأـرـضـ، وـلـاـ أـحـدـ خـلـقـ شـيـئـاـ  
سـهـيـاـ، وـلـاـ أـحـدـ أـعـانـهـ سـبـاحـةـ وـتـعـالـىـ عـلـىـ دـلـكـ، بـلـ هـوـ  
الـمـفـرـدـ سـلـقـهـ {خـلـقـ الـشـمـوـنـ وـالـأـرـضـ} هـلـ لـهـ أـحـدـ مـنـ  
الـعـشـرـكـسـ أـوـ الـعـلـاـجـةـ عـارـضـ هـذـا وـقـالـ ماـ خـلـقـ اللهـ  
الـسـمـاءـوـاتـ وـالـأـرـضـ، الـذـيـ خـلـقـهـ هـوـ فـلـانـ، أـوـ أـنـاـ الـذـيـ  
خـلـقـهـاـ، أـوـ خـلـقـهـاـ الـقـسـ الـعـلـاـجـ؟ هـلـ قـالـ هـذـاـ أـحـدـ مـنـ  
الـعـالـمـ تـدـبـيـعـاـ وـجـدـيـئـاـ، سـعـىـ أـنـ هـذـهـ الـآـيـةـ تـتـلـيـ لـيـلاـ وـهـارـاـ؟ وـلـاـ  
أـحـدـ هـارـصـهـاـ وـلـاـ يـسـتـطـعـ لـنـ يـعـارـصـهـاـ أـبـداـ

فـيـ سـنـةـ أـيـامـ هـذـهـ السـمـلـرـنـاتـ الـبـاهـلـةـ الـمـطـبـيـةـ خـلـقـهـاـ اللهـ  
فـيـ سـنـةـ أـيـامـ، وـهـوـ فـاـدـرـ عـلـىـ أـنـ يـخـلـقـهـاـ فـيـ لـحـةـ، وـلـكـهـ  
خـلـقـهـ فـيـ سـنـةـ أـيـامـ لـحـكـيـةـ يـعـلـمـهـاـ سـبـاحـةـ وـتـعـالـىـ، وـسـنـةـ  
الـأـيـامـ أـولـهـاـ يـوـمـ الـأـحـدـ وـأـخـرـهـاـ يـوـمـ الـجـمـعـةـ، فـيـ يـوـمـ الـجـمـعـةـ  
نـكـافـيـ الـخـلـقـ؛ وـلـدـلـكـ صـارـ هـذـاـ يـوـمـ أـعـظـمـ أـيـامـ الـأـسـرـعـ،  
وـهـوـ سـيـدـ الـأـيـامـ وـعـيدـ الـأـسـرـعـ، وـهـوـ أـنـصـلـ الـأـيـامـ

قال رسول الله ﷺ: «عِبَرْ يَوْمَ طُنُتْ فِي الشَّمْسِ يَوْمَ الْجُمُعَةِ»<sup>(١)</sup> لَا إِنْكَامَ فِي حَلْقِ الْمَحْلُوقَاتِ، وَخُلْقَهُ أَدَمُ وَأَوْحَلَ النَّجَةَ وَأَهْبَطَ سَبَهُ، وَبِهِ تَقْوِيمُ السَّاعَةِ، كُلُّ ذَكٍ فِي يَوْمِ الْجُمُعَةِ، دَهْرُ أَنْصَرِ الْأَيَّامِ، وَهُوَ أَنْزَلُ أَهْمَمَ الْحَلْقِ حَلْقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنِ

﴿لَمْ أَسْتَوِنْ عَلَى الْأَرْضِ﴾ حرف عطف وترتب، أي: إنْ اسْتَوَاهُ عَلَى الْعَرْشِ جَاءَ بَعْدَ حَلْقِ الْمَحْلُوقَاتِ وَالْأَرْضِ لَا إِنْكَامَ مِنْ صَفَاتِ الْأَفْعَالِ الَّتِي يَدْعُلُهَا اللَّهُ مِنْ شَاءَ وَمِنْهُ مَسْتَوِيُّ الْرَّفَعَ وَالْعَلَا.

الْعَرْشُ هُوَ حُفَّ الْمَحْلُوقَاتِ

وَهُوَ فِي اللُّغَةِ السَّرِيرِ، وَهُوَ سَرِيرُ دُرُّ قَوَافِلِ تَحْمِلُهُ الصَّلَانِكَةُ، وَهُوَ أَعْظَمُ الْمَحْلُوقَاتِ وَأَهْبَطُ الْمَحْلُوقَاتِ.

الْاسْتَوَاهُ صِفَةٌ مِنْ صَفَاتِ اللَّهِ الْفَعْلِيَّةِ كَمَا يَلْبِقُ بِهَا جَلَالُهُ بِسْمَهُ وَبِتَعَالَى، لَيْسَ كَاسْتُوُ الْمَحْلُوقِ عَلَى الْمَحْلُوقِ، وَلَيْسَ هُوَ بِمَحَاجَةٍ إِلَى الْعَرْشِ، لَا إِنْكَامَ هُوَ الَّذِي يَسْكُنُ الْعَرْشَ

(١) أخرجه مسلم (٢٤٤)، وأبي داود (١٦٦)، والترمذى (٢٨٨)، والباقى ٩٠/٢ من حديث أبي هريرة، رضى الله عنه

وغيره، ﴿بِإِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَّقِينَ وَالْأَرْضَ أَن تُرْدَلْ وَلِيَعْرِفَ إِنَّهُ  
أَنْتَ كَفِيلٌ بِمَا تَعْرِفُونَ﴾ (واطر ٤٦)

فالعرش محتاج إلى الله عز وجل لآله مخلوق، والله فتن  
عن العرش وغيره، لكنه استوى عليه لحكمة يعلمها سبحانه  
ونعمانى، والاستواء نوع من العلو، لكن العلو صفة ذات،  
وأما الاستواء فهو صفة فعل يتعلمه إذا شاء سبحانه ونعمانى  
﴿يَتَسَبَّبُ الظِّلَلُ بِالنَّهَارِ﴾ يعني الليل بالنهار، ويعطي النهار  
الليل فيما ترون الكون معياناً فإذا الليل يعطيه موضع  
مطلق

والليل يعطيه النهار يصبح معياناً ﴿يَكْلِمُهُ حَيْثُماً﴾ يعني  
هذا بعد هنا مشرفة ولا ينحر، فإذا أذير الليل جاء النهار،  
وزدا أذير النهار جاء الليل مشرفة، لا ينحر هذا من هذا،  
وهذا من كمال فقرته سبحانه ونعمانى، لا ينحر هذا من هذا،  
والشمس هي الكوكب العظيم المعروف، والقمر كذلك  
كوكب من الكواكب البعنة السيارة وكل منها يجري ويدور  
على الأرض، والأرض ثابتة مستقرة، جعلها المرازِ، أي قارة  
ثابتة لمصالح العباد، والشمس وسائر الأقلاك تدور عليها،  
لا تك يقوله المترسون لأن الذين يدعون المعرفة،

يغولون إن الشمس ثانية والأرض تدور عليها هذا عكس ما في القرآن. ﴿وَالنَّسْكُ لَهُمْ لِتَسْتَأْنِي لَهُمَا﴾ [آل عمران: ٢٨] وهم يغولون الشمس ثانية، يا سجان لها

والسموم من الكواكب، سحرات بلبره، سحرات في الغرباء والدوران دائمًا لا يفتر، وهذا رد على الذين يعتقدون الشمس والقمر والكواكب بأنها سحرة بأمر الله مأمورة، الله الذي يجريها، وآلة الذي يرفعها إذا شاء سحانه وتعالي، فهي سحرة مدبرة ليس لها من الأمر شيء.

بأمرها سحانه فجري وتدور وتصب، بأمره الكواكب سحانه وتعالي يطلع هنا ويغرب هنا ويتعاقبان حسب الشمس والقمر والسموم على العطف، لأن المساوات منصوب لأنها معقول وعلامة حبه الكثرة بناية عن الفتنجة لأن جمع مؤت سالم، والأرض معطوف على السنوات منصوب بالفتحة، ثم قال، والشمس والقمر معطوف على المقصوب، والمقطوف على المخصوص منصوب.

سحرات منصوب على الحال، أي حال كورها سحرات، وعلامة حبه الكثرة بناية عن الفتنجة لأن ملحق بجمع المؤت السالم قال، ﴿أَلَا إِلَهَ لِلْفَتْنَةِ إِلَّا إِنَّمَا﴾

الا اذلة تبيه ونفير له سعاده وتعالي لا لغيره .  
 الحلزون هو الإيجاد فهو القادر على الحلز (إذا أردوا  
 سعاده وتعالي يحلز ما يشاء )  
 والأمر أمر سعاده وتعالي ، وهو كلاب سعاده  
 وتعالي التكريم والشرع  
 أمر الكوبي الذي يأمر به السحلونات بتطبعه وتنجذب  
 له ، مثل قوله ( **أَقْتُلْ لَهُ وَلِلأَيْضِ أَنْتِ** ) طرقاً كثُرَّاً كثُرَّاً ) (صلت  
 ١٩) أمرهما سعاده ، وهذا أمر كوبى أمر به السواريات  
 والأرض حكوت ( **إِنَّمَا أَنْزَلْنَا إِلَيْكُمْ مِّنْ كُلِّ فِيْكُوْنُ** ) ابن ٢٧ هذا أمر كوبى  
 أمر الأمر الشرعي فهو وجه العمل الذي يأمر به عباده ،  
 يأمرهم سعاده ، يأمرهم الصلاة ، يأمرهم بالزكاة ، يأمرهم  
 برفع الدين ، هذا أمر الشرعي ، يدخل في الأوامر والمواعظ  
 التي هي القرآن الكريم وهي الشريعة هدا من أمر الله  
 سعاده وتعالي  
 إذا كان له الحلز والأمر فماذا يلي أمره سعاده وتعالي ؟  
 وليهذا يقول ابن عمر لما فرأى هذه الآية ، قال من له شيء  
 يحيط به دلت الآية على الفرق بين الحلز والأمر عليه رؤيا

على من يغلوتون بحلق القرآن، لأن الفرق من الأمر، وأمر الله ليس مخلوقاً، لأن الله خالق من الحلق وليس الأمر بجعلهم شيئاً مخلوقين، والقرآن داخل في الأمر فهو خالق مخلوق.

وهذا ما حضي به الإمام أحمد التجهيز لما طلبوا منه أن يقولوا بحلق القرآن قال حل القرآن من الحلق أو من الأمر؟ قالوا القرآن من الأمر، قال الأمر غير مخلوق، الله خالق بيده ويس الخلق، فجعل العلّق شيئاً والأمر شيئاً آخر

الأمر كلام، وأما الحلق فهو لا يحلف ويكتوى، يوجد فرقاً بينهما

تبارك الله، أي تعاطم الذي هذه أفعاله سبحانه وتعالى  
وهذه فقراته وهذه مخلوقاته تبارك وتعالى

وتبارك، فعل خاص به سبحانه فلا يطلق على غيره،  
والبركة هي كثرة الخير وسلامة، وبركات الله حل وعللا لا  
شانع، أما المخلوق فلا يقال له تبارك إسماً يقال له  
بارك يعني بارك الله به وجعله باركاً، والبركة كلها من  
الله سبحانه وتعالى

والرَّبُّ هُوَ الْمَعْبُودُ، وَالدَّلِيلُ قُولُهُ تَعَالَى ॥ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اقْتُدُوا بِرَبِّكُمُ الَّذِي خَلَقْتُمْ وَإِلَيْهِ إِنْ تَبْلُغُنَّ مَا كُنْتُمْ تَشَاءُونَ ॥ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ يَرْبَضًا وَالسَّمَاءَ سَاهَ وَأَرْزَقَ مِنَ السَّمَاءِ مَا شَاءَ فَالْمُجْرِمُ يُدْرِكُ ۝ مَنْ أَفْسَرَنِي بِرَبِّكُمْ فَلَمَّا يَعْلَمُنِي ۝ يَقُولُ إِنَّ رَبَّكَمَا وَإِنَّمَا يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ ॥ (الفرقان: ٤٢) (٩)

رب العالمين مثل ما سبق هي هذه الآية تقرير لتوحيد، توحيد الربوبية وتوحيد الألوهية كما سبق (٩) قوله والرب هو المعبد، أي هو الذي يستحق العبادة، وأما غيره فلا يستحق العبادة، لأنّه ليس ربّا، هذا وحده كلام الشیع وحده الله يقوله الرب هو المعبد، أي هو الذي يستحق العبادة، ثم أيضًا لا يمكن أن الإنسان يقر بالربوبية بل لا بد أن يصر بالمعبدية له سبحانه وتعالى، وبجعلها محلصا له سبحانه وتعالى، فما دام الغر أنه الرب، فإنه يلزم منه أن يقر أنه هو المعبد، وأن غيره لا يستحق شيئاً من العبادة، والدليل على أن العبادة حاصصة بالرب؟ قوله تعالى ॥ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اقْتُدُوا بِرَبِّكُمُ الَّذِي خَلَقْتُمْ وَإِلَيْهِ إِنْ تَبْلُغُنَّ مَا كُنْتُمْ تَشَاءُونَ ॥ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ يَرْبَضًا وَالسَّمَاءَ سَاهَ وَأَرْزَقَ مِنَ السَّمَاءِ مَا شَاءَ فَالْمُجْرِمُ يُدْرِكُ ۝ مَنْ أَفْسَرَنِي بِرَبِّكُمْ فَلَمَّا يَعْلَمُنِي ۝ يَقُولُ إِنَّ رَبَّكَمَا وَإِنَّمَا يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ ॥

يا أهلاها الناس هدا نداء من الله لجميع الناس المؤمنين والكافر<sup>١</sup> لأن الله ذكر في هذه السورة سورة البقرة انقسام الناس إلى ثلاثة أنواع

القسم الأول المزبور الذين يزورون بالغيب ويزورون  
اليوم الآخر ووصفهم بأنهم هم الملعونون في قوله:  
﴿أَتَنْهِيَكُمْ عَلَى هُدًى مِّنْ رَبِّكُمْ وَأَنْتُمْ هُمُ الظَّاغِنُونَ﴾ (البقرة: ٦٥)

القسم الثاني الكفار الذين أظهروا الكفر والعناد، قال تعالى: ﴿إِنَّ الْجِبَرَ كَثِيرٌ أَمْوَالَهُ عَنْ يَدِهِ وَالْمُؤْمِنُونَ أَمْ قَمْ شَيْرُوكُمْ لَا يُؤْمِنُونَ﴾ (البقرة: ٦)

القسم الثالث المعاذرون الذين ليسوا مع الكفار وليسوا مع المؤمنين ﴿عَذَّابُهُمْ بَيْنَ حَرَقٍ لَا يَلِجُوكُلَّا وَلَا يَلِجُوكُلَّا﴾ (آل عمران: ١٤٢) هم مزبور في العاشر لکهم كفارة في الباطل، وهؤلاء شرٌّ من الكفار المعاذرون يكثرون، ولهم أحوال يفهم بعض عشرة آيات، بينما الأول في المؤمنين آيات فليلة وهي الكفار آخرين، أما المعاذرون بهذا ذكرهم من قوله: ﴿قَرِئَ الْأَنْذِيَّ مَنْ يَقُولُ مَا شَاءَ﴾ (البقرة: ٨) إلى قوله: ﴿يَعْلَمُ الْمُسْرِفُونَ﴾ (البقرة: ١٦٠)

عده كله في الصاغرين لشدة حظرهم وفتح بعلهم، ولما  
ذكر هذه الأسباب الثلاثة قال **﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ﴾** بهذا دعاء  
لجميع الأسباب الجزمية والكفار والصاغرين، قال العلماء  
أول دعاء في المصحف هو هذا **﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِذَا رَأَيْتُمْ﴾**  
**(البقرة: ٢١)**

اصدروا فعل أمر، أي أخلصوا له العبادة، لماذا؟ لأن  
ربكم، والعبادة لا تصلح إلا للرب سبحانه وتعالى، ثم ذكر  
الدليل على ذلك وهو قوله **﴿إِنَّمَا يُنَزَّلُكُم مِّنَ الْكِتَابِ مَا يَرَى﴾**

والذين من قبلكم من الأمم كلهم، حلت الله سبحانه  
وتعالى علائقه والبعض والإسر وجميع المحظوظات

لعلمكم تغوروا إذا تذبرتم هذا، فلعل هذا أن يجيب لكم  
النفوس إذا تذبرتم أنه الذي حللكم وحلق الدين من قبلكم،  
لعلكم تغوروا سبحانه وتعالى في عبادته، لأنه لا يغى من  
عمره إلا طائفه سبحانه وتعالى، لعلكم تغورون عذابه وتكتفون  
بالذر، لأنه لا يغى منها إلا عبادة ربكم الذي حللكم والذين  
من قبلكم

ثم واصل الاستدلال على ربوبيته وصوبته سبحانه  
وتعالى بقوله **﴿إِنَّمَا لَكُمُ الْأَرْضَ مِنْ نَحْنٍ﴾** أي، ساعطنا **﴿وَلَكُمْ**

**أبواب العبادة التي أمر الله بها وأدلة كل نوع**

قال ابن كثير رحمه الله تعالى: **الخالق** لهدء  
الأشياء هو المستحسن للعبادة. وأنواع العبادة التي أمر  
الله بها مثل الإسلام والإيمان والإحسان. (١٠)

**بَلَّ لِكُلِّ الْأَرْضِ سَاطِا** (سج ١٩) أي مسوطة، ومرادها،  
أي تغتر شربها، تامون عليها، نسون عليها، ترعرعن على  
ظهورها، تسرون عليها هي سرركم أيساً تريدون، فالارض  
برائش ومهاد. **﴿وَإِلَّا أَرْضٌ مَرْتَحِيَّا لِّفِتَاهِ الْكَافِرُونَ﴾** (الذين يات  
لأجل مصالح الحكم

والسماء بناء فالسماء سقف الأرض وفيها مصالح  
للعباد **﴿وَأَنَّمَا مِنَ الْكَلَمَ مَا كَانَتْ زَيْنَةً لِّوَجْهِنَّمِ الْكَوَافِرِ فَلَا يَكُونُ لِكُلِّ أَرْضٍ**  
**يَحْصُلُوا إِلَيْهِ لِمَدَا وَلَمْ يَكُنُوا سَكُونَ﴾** (المعر) (١٢)

[١٠] لما بين النجع أن رب هو المفرد واستدل بقوله  
تعالى **﴿يَعْلَمُ إِنَّمَا أَنْهَى دَارِزَلَكُمُ الْكَوَافِرَ خَلْقَكُمْ وَالَّذِي يَدْرِي مِنْ قَبْلِكُمْ**  
**لَطَّافَكُمْ نَشْفُونَ﴾** استشهد بكلام ابن كثير رحمه الله في تصريحه  
للامية، ولزداد أن ما بين أبواب العبادة وأدلة كل نوع، فالسعادة في  
اللغة معندها التسلل والحضور، ومن طريق محمد، يعني  
مدلل مخصوص بالمعنى عليه

### والعبادة لسبعين

**القسم الأول:** عبادة عامة لجمع الحلق، كلهم عباد الله، المزمن والكافر والقادر والمساعد كلهم عباد الله، يسعى أنهم تحت نصر الله وفتوحه، وأنهم تجرب عليهم عبادته سبحانه وتعالى، هذه عبادة عامة لجمع الحلق ملزمهم وكافرهم، كلهم يطلب لهم عباد الله، يسعى أنهم محلو قبور له، مذللوون لا يخرج أحد منهم عن فعنه وسلطاته، كما قال تعالى ﴿إِنَّمَا يُكْفَرُ بِالشِّرْكِ الْأُولَئِكَ الَّذِينَ أَرْجَعُوا إِيمَانَهُمْ﴾ [آل عمران: ٩٣] هذا يشمل بكل من في السموات والأرض العزام والكافر، كلهم يأتون يوم القامة مقاديس الله سبحانه وتعالى، برس لأحد منهم شركة مع الله سبحانه وتعالى في ملكه.

**القسم الثاني:** عبودية خاصة بالزميين كمثال ﴿وَهُكَذَا زَرَّاحُ الْبَرِّ تَبُورُ شَوَّرُ غَلَّ الْأَرْضِ هَرَبَ﴾ [المرقان: ٦٢]، قال تعالى ﴿إِنَّمَا يَأْكُلُونَ مَا لَدُنَّهُ مُنْتَهِيَةُ سُلْطَنِهِ﴾ [الحجر: ٤٢] قال الشيطان ﴿إِلَّا يَكُوْنُ لِي مِنْهُمْ أَنْخَلْصُهُمْ﴾ [العنبر: ١] هذه عبودية خاصة وهي عبودية الطاعة والتغريب إلى الله تعالى وحيد.

وال العبادة هي الشرع اختلف العلماء في تعریفها، يسعى اختلاف عباراتهم هي تعریفها والمعنى واحد، فبعضهم من

يقول: العبادة خاتمة الدل مع عافية الحب كما قال ابن القيم في  
المرتبة:

وَعِبَادَةُ الرَّحْمَنِ خَاتَمُ حُبِّهِ مَعَ دُلُّ حَابِيبِهِ هَمَا تُطَهِّرُ  
فَعَرَفَهَا بِأَنَّهَا خَاتَمُ الْحُبُّ مَعَ خَاتَمِ الدَّلِ.

وَسَهْمُ سُرِّ بَقْوَى الْعِبَادَةِ هُنَى، مَا أَمْرَ اللَّهُ شَرِيعَةٌ مِّنْ غَيْرِ  
إِطْرَادِ عَرْفٍ وَلَا افْتَصَاءٍ عَقْلِيٍّ.

لأن العبادة توقيعه لا تبيت بالعقل ولا بالعرف وإنما  
ثبت بالشرع، وهذا تعريف صحيح

ولكى التعريف الجامع الشائع هو ما عرفه بها شيخ  
الإسلام ابن تيمية رحمه الله حيث قال: «العبادة اسم جامع  
لكل ما يحبه الله من الأقوال والأعمال الظاهرة والباطنة».

هذا التعريف الجامع الشائع، وهو أن العبادة اسم لجمع  
ما أمر الله به، فجعل ما أمر الله به طاعة له، وترك ما نهى الله  
 عنه طاعة له، هذه هي العادة، ولا تمحض أنواعها، أنواعها  
كثيرة، وكل ما أمر الله به فهو عادة، وكل ترك لمنهى الله عنه  
طاعة له هو عادة، ولا تمحض أنواعها، أنواعها كثيرة كل ما  
أمر الله به فهو عادة، وكل ما نهى الله عنه تركه سواء كان

لقوله رحمة الله مثل الإسلام والإيمان والإحسان، هذه الأربع ثلاثة أعظم أنواع العبادات، الإسلام والإيمان والإحسان، وسيأتي شرحها في كلام الشيخ رحمة الله في الأصل الثاني، وذكرها هنا لأنها من أنواع العبادة، فالإسلام ياركاه الحسنة الشهادتان، واقام الصلاة، وآيات الركأة، وصوم رمضان، وحج بيت الله الحرام، هذه كلها عبادات مالية وبدنية، وكذلك الإيمان ياركاه السنة وهو من أعمال العطوب الإيمان به وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والإيمان بقدر حبه وشره، هنا عصابة قلبية

كذلك الإحسان وهو ركي وواحد، وهو أن تعد الله كانت تراه يوم لم تكن تراه فإنه يراك، هذا أعلى أنواع العادة، لأن الإحسان هو أعلى أنواع العبادة وهذه تمس مراتب الدين، لأن سجدها عن الدين، لأن جبريل لما سأله النبي ﷺ بحصر أصحابه وأصحابه النبي ﷺ من الإسلام والإيمان والإحسان قال «عدها جبريل أناكم يعلمكم أمر دينكم»<sup>(١)</sup> فسي هذه الثلاثة الدين

(١) أخرجه البخاري (٤٧٧٧)، ومسلم (٩) و(١٠) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه

### الدُّعَاءُ أَسْمَاهُ وَدِلْبِلُهُ

وَمِن الدُّعَاءِ، وَالْحَوْفُ، وَالرِّجَاءُ وَالتَّرْكُلُ،  
وَالرَّعْبُ، وَالرَّاهْبُ، وَالخَشْرُ، وَالإِبَابَةُ، وَالْأَسْتِعَادَةُ،  
وَالْأَسْتِعَادَةُ، وَالثَّبَقُ، وَالثَّرَقُ، وَغَيْرُ ذَلِكَ مِنْ أَنْوَاعِ  
الْعِبَادَةِ الَّتِي أَمْرَ اللَّهُ بِهَا كَلَّهَا نَهَى عَنِ الْمُنْهَى (١٢)

[١٢] قوله وَمِن الدُّعَاءِ، أي وَمِنْ أَنْوَاعِ الْعِبَادَةِ الدُّعَاءِ،  
مَدَّاه لَأَنَّه أَعْظَمُ أَنْوَاعِ الْعِبَادَةِ.

وَالدُّعَاءُ عَلَى تَسْبِينِ

دُعَاءُ عِبَادَةٍ، وَدُعَاءُ مَسَالَةٍ:

دُعَاءُ الْعِبَادَةِ هُوَ الشَّاءُ عَلَى اللَّهِ سِيَاهَهُ وَنَعَالِيَ كَمَا هُوَ  
أَوْلَى الْعِتَاقَةِ **«الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ حَمْدُ الرَّحْمَنِ**  
**الْرَّحِيمِ حَمْدُ مُنْلِيْكِ يَوْمِ الْحِجَبِ حَمْدُ إِلَيْكَ مُعْبُدُ وَلِيْلَكَ**  
**الْمُسْتَبِّعُ»** هَذَا كُلُّهُ دُعَاءُ عِبَادَةٍ، **«أَهْبِطْ أَهْبِطْ**  
**الْكُسْفَيْرَ»** إِلَى أَسْرِ السُّورَةِ هَذَا دُعَاءُ مَسَالَةٍ

وَدُعَاءُ الْمَسَالَةِ هُوَ طَلْبُ شَيْءٍ مِنَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ كَطْلُبُ  
الْهَدَايَا، وَطَلْبُ الرِّزْقِ، وَطَلْبُ الْعِلْمِ مِنَ اللَّهِ، وَطَلْبُ  
الْغُرَبَيْنِ

والدليل قوله تعالى ﴿وَلَنْ تَكُنْ سَاجِدًا إِذْ لَا تَدْعُوا مَعَكَ أَئْمَانَكَ﴾ (الجن، ١٨). [١٣]

[١٢] المساجد. نطلق ويراد بها أماكن السجود والطاعب التي يحصل فيها، وهي أحد الطاعب إلى الله عز وجل، قد جاء الترغيب في بيانها وأعدادها، قال ﷺ من بنى مسجداً له كمحض قطعة، أو أصغر، سُبَّ اللَّهُ لَمْ يَتَّقِي الْحَمَّةَ<sup>(١)</sup>

يقول الله ﴿إِنَّمَا يَنْهَا مَسْكِنَةُ الْفُوقَىٰ مَكَرَ وَأَفْوَىٰ وَالْبَرْدَ الْأَجْسِرَ﴾ (النور، ١٨) والمراد بالعمارة، العمارة الحبة والمعروفة عمارتها بالطين وما تحتاج إليه حتى تأوي المصلين، ونظامهم من الحر، ونظامهم من الرد، وعمارتها بالعبادة بالصلاوة ونلاوة القرآن وذكر الله عز وجل ونطلاق المساجد ويراد بها أعضاء السجود السبع، وهي الجبهة والأذن، واليدان والركبتان ورؤوس القديسين لأنها تُسجد لها، والأية تشمل الصغير ﴿وَلَنْ تَكُنْ سَاجِدًا﴾ أي. الطاعب التي يحصل فيها، وأعضاء السجود هي عز وجل

(١) أخرجه الحافظ ١/١٥٧ (٢٠٥٧) من حديث ابن عباس رضي الله عنهما، وأخرجه ابن ماجه (٧٦٨)، وابن مطرية (١٢٩٢) من حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنه.

سُرْ حَرْفٍ ثِبَّا مَهْ لَعِيرُ اللَّهُ هَهُوَ شَرِيكٌ كَافِرٌ  
وَالْدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى : « وَمَنْ جَمَعَ مَعَ الْئَوْلَاهُ إِلَيْهَا مُكْفَرٌ لَا »

**﴿فَلَا تَنْهَا مَعَ الْئَوْلَاهِ﴾** لا تجعلوا هذه المساجد وهذه  
القاع مسلاً لشرك ودعوة غير الله، بل يجب أن تغفر  
المساجد من الشرك، فلا يكون فيها قبور، ولا يكون فيها  
دعاة لغير الله، ولا يكون فيها مدع ومحدثات وحلقات  
صوفية متعددة

يجب أن تغفر المساجد عن الباع والشرك والمعاصي،  
لأنها هي عرض وجملة لا يكون فيها إلا ما يرضي الله عرض وجملة،  
فلا تدخلوا مع الله أحداً في هذه المساجد، أو تستخدموا  
أقضائكم بالسجود لغير الله عرض وجملة؛ لأن هذا شرك أكبر  
كم الذي يسجد للضمير أو للقرآن أو يسجد للوثني بهذا يسجد  
لغير الله عرض وجملة.

الثانية هي قوله: **﴿فَلَا تَنْهَا مَعَ الْئَوْلَاهِ﴾** أمر بالخلام من  
الدعاء له وحده،

ونوله **﴿الْئَوْلَاهِ﴾** بضم كل مدحه من دون الله سواء كان  
منكراً أو شيئاً أو راتباً أو شجراً أو حمراً، بضم كل من ذُعيَّن من  
دون الله عرض وجملة فإنه يكون شركاً أكبر

برهنَ لِمَنْ يُوَدِّعُ، هُنَّا جَاءَكُمْ بِهِ عِنْدَ رِيقَةٍ إِنَّمَا لَا يُفْلِحُ الْكَافِرُونَ  
[المومنون. ١١٧]

وفي الحديث: «الدُّعَاءُ مُحَاجَّةٌ»<sup>(١)</sup>.

والدليل قوله تعالى: «وَقَالَ رَبُّكُمْ اذْغُرُوهُنَّ أَتَتَيْتُ لَكُمْ إِنَّ الَّذِي سَأَتَكِبِرُونَ عَنْ دُعَائِي سَيَلْعُلُونَ حَمَّمَ وَكَثِيرُونَ» [عامر: ٦٠] [١٤]

[١٤] «وَقَالَ رَبُّكُمْ» أي أمركم ونقم ونال «اذغرون» أتَيْتُ لَكُمْ» أمر مدحناه سعاده ووعد بالاستحسان، وهذا من كرمه سعاده ونحالى: «إِنَّهُ عَسِّي عَنْ دُعَائِي»، ولكننا محتاجون للدهنه سعاده ونحالى، فهو يأمرنا بما نحتاج اليه ويبغضنا، وهو سعاده يخص إذا تركت سريره بينما المخلوق يغض إذا سأله، ولهذا يقول الشاعر الله يغض إن تركت سرالي

ويني لوم حين يُسأل يغض

(١) أخرجه الترمذى (٣٧١) من حديث أنس بن مالك رضى الله عنه، وفي إسناده ابن أبيه، صحيح البخارى، قال الترمذى: حد حديث عربى من هنا الوجه لا سرر إلا من حديث ابن أبيه

وينزل آخر:

فلو سُلِّمَ الناسُ لتراثِ لا يُشكُرُوا  
إذا فُرِّجَ هاتِرَا لَمْ يَصْلُوْا وَيَسْعُرُوا  
فَالنَّاسُ أَقْدَمُ ثَلَاثَةً.

الأول: من لا يدعُ الله أصلًا، فيكون مستكيرًا عن عبادة الله

الثاني: من يدعُ الله، ولكن يدعُ معه غيره، فيكون مستكيرًا

الثالث: من يدعُ الله محلصًا له الدعاء، وهذا هو الموحد

في الحديث أن النبي ﷺ قال: «الدعا مع العبادة» وهي رواية: «الدعا هو العبادة»<sup>(١)</sup> وهذا يدل على حظيم الدعاء وأنه أعظم أسلوب العبادة؛ لأن الرسول ﷺ قال: «مع العبادة».

(١) المرجع: ثور دبر (١٤٧٩)، والفرمدي (٢٩٩٤)، رابع مائة (٣٨٥٨).  
من حديث النبوي من شعر وفصي الله عنه، وبالفرمدي هذه حديث حسن صحيح.

وفي رواية «الدعا، هو العبادة» ورواية الثانية أصح من رواية «الدعا، مع العبادة» والمعنى واحد

فالحديث بروايهه يبيّن عظم الدعاء، وأنه هو البعض الأعظم من أنواع العبادة كما قال رحمه الله «الحج عرفة»<sup>(١)</sup> سعى أن الرغوف سعى في الحج هو الركن الأعظم من أركان الحج، وليس معه أن الحج كله هو عرفة، ولكن الوقوف بعرفة هو أعظم أركان الحج، كذلك تبيّن العبادة المخصوصة هي الدعاء ولكن الدعا، هو أعظم أنواعها، ولهذا قال «الدعا، هو العبادة» من سبب تعظيم الدعاء وبيان مكانته.

ثم ذكر الشیع رحمة الله أدلة أنواع العبادة التي ذكرها وهي: التحرف، والتراجاء، والتوكيل، والرغبة، والرهبة، والخشوع، والخشية، والإئابة، والاستغاثة، والاستغاثة، والذبح، والتضر، وغير ذلك من أنواع العبادة التي أمر الله بها كلها فقال رحمة الله.

(١) تأريخ البور دارود (١٩٤٩)، وتأريخ ملي (١٩٨٩)، والباقي (٢٠١٦)، وليس صحيحاً (٢٠١٥) من حديث عبد الرحمن بن يحيى التميمي رضي الله عنه

## الخروف أبواعه ودليله

و دليلُ الخروف قوله تعالى : ﴿إِنَّا نَذِكِّرُكُمُ الظَّاهِرَاتُ  
بِخَيْرٍ أَتَرَكُمْ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونَ إِنْ كُنْتُمْ تَزَكَّيْنَ﴾ [آل  
عمران: ١٧٥] . [١٥]

(١٥) الخروف نوع من أنواع العبادة وهو عبادة قلبية، وكذلك  
الحروف والمخشبة والرعنفة والرهبة والرجاء والتوكل كل هذه  
عبادات قلبية

والخروف هو توقيع المكروره، وهو سواعده:  
حرف العبادة، والحرف الطبيعي

النوع الأول حرف العبادة، هذا صرفه لغير الله شرك،  
وذلك بأن يحاف غير الله بما لا يقدر عليه إلا الله، كان  
يحاف أحدهما أن يصرمه، أو أن ينفس روحه، أو يحيط ولده،  
كما يفعل كثير من الجهل يحافظون على حمل روحانهم  
و على أولادهم من الجن، يحافظون من السحر، أو من  
العرق، فيحصلون أهلاً لشركيه لأجل أن يتخلصوا من هذا  
الحروف، وهذا لا يقدر عليه إلا الله، الأمراض والموت  
والررق وتقطع الأجل، هذه أمور لا يقدر عليها إلا الله هو وجل  
و كذلك إبراز البركة أو غير ذلك، هذه الأمور لا تكون إلا من

لله عز وجل فإذا حلف أحداً في شيء لا يقدر عليه إلا الله، وهذا شرك أكبر، لأنّ صرف موعده من أرباع العبادة لغير الله عز وجل، كالذين يحافظون على القبور ومن الأضرحة ومن الحس و من الشياطين أن نسمهم سوءاً أو أن ننزل بهم صرداً فيذهبون يتغربون إلى هذه الأثناء لدفع صورها أو حروفاً منها، هنا شرك أكبر يقول الحلف إن لم أدعع له أن يصيبي أو يصيب أولادي أو مالي أو ما أئمه ذلك، كما قال قوم هود **﴿إِنْ تَفْلُ إِلَّا أَنْتَ رَبُّكُمْ بَلْ كُلُّ إِيمَانِكُمْ﴾** بهدفهم بالله لهم وبمحظتهم **﴿فَلَمْ يَنْأِنْ أَنْتَهُمْ وَلَمْ يَنْهَا إِلَّا هُنَّ مُرَيَّةٌ وَلَا يَرْكُونَ إِلَّا مِنْ ذُرَفَةٍ يَكْتُلُونَ حَيْثَماً نَّهَى لَا يُنْهَى إِلَّا إِنْ مَوْلَكُكُمْ عَلَى الْوَرْقَ وَالْوَرْكَ﴾** [هود: ٥٦-٥٧] هذا هو التوحيد تحداهم كلهم هم وأهليهم.

**﴿يَكْتُلُونَ حَيْثَماً نَّهَى لَا يُنْهَى﴾** لا ننهلوس بل من الآن يكتولون، ولم يقدروا عليه شيء بل صرّه الله عليهم.

والذي يحلف من غير أن في ما لا يقدر عليه إلا الله هذا يكون قد أشرك الشرك الأكبر وهذا يسمى حرف العادة وحروف الشرك كثير في الناس، يحافظون على القبور أو من الأولياء، يحافظون على الشيطان، يحافظون على الحس، ولذلك يقولون

بتقدمهم القربات لهم، يقدموه لهم الدناءع والدور والأطعمة وغير ذلك كالتناه السفود على أمر عنهم من أهل أن يسلعوا من شرهم أو يبالغوا من حبرهم، وهذا هو حرف العادة

المعنى الثاني الحرف الطبيعي وهو أن تحاف من شيء ظاهر يغدر على مانحاه منه، كان تحاف من الحياة أو العقرب أو من العدو هذه أمور ظاهرة ومحروقة فالحرف منها لا يعني شيئاً، هذا حرف طبيعي من شيء ظاهر معروف لأنك تحاف من شيء ظاهر ومطلوب الوقاية منه، والمعنى منه، تأخذ الللاح، تأخذ العصا لقتل الحياة والعقارب وتقتل الصيغ، لأن هذه أمور محروسة، وهيها صرر معلوم، وهذا حرف منها وهذا لا يعني شيئاً بل يعني حرفًا طبيعي

ولهذا قال الله في موسى عليه السلام **﴿لَمَّا جَاءَهُمْ مُّوسَىٰ بِالْأَنْذِيرِ**  
أي من البلد **﴿أَتَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ﴾** (القصص ١١) حانها من أحداته  
لأنه قتل منهم حتى

وهرب عليه عليه الصلاة والسلام إلى مدين، وكان يترقب ويبحث أن يلحقه، وهذا حرف طبيعي، لكن نعلم الإنسان أن يختصم به غير وجل وبأخذ بالأسباب التي تدفع عنه الضرر، ويعتمد على الله غير وجل ويتوكل على الله، قال

## الرجاء ودليله

وَدِلْيُلُ الرِّجَاءِ قَوْلُهُ تَعَالَى : «فَقَنْ كَانَ يَرْجُوا لِتَّهَ رَبِّهِ فَلَيَسْكُلْ عَيْلًا مَبِينًا وَلَا يُثْرِكْ بِعِسَادَةِ رَبِّهِ لَهَا» [الكهف] .

[١١٠] ، [١١١]

تعالى : «فَلَا تَحَاوُظُهُمْ وَلَا هُوَ يُؤْمِنُ بِكُلِّمُ ثُقُورِينَ» [آل عمران ١٧٥] هذه الآية في سورة آل عمران هي قصة النبي ﷺ مع المشركيين يوم أحد لما توعدهم المشركون وقالوا مرح لهم واستأصلهم . عاشه جل وعلا يقول : «إِنَّ رَبَّكُمُ الظَّالِمُونَ يَعْمَلُونَ فَلَا يَرَوْنَهُمْ فَلَا تَحَاوُظُهُمْ وَلَا هُوَ يُؤْمِنُ بِكُلِّمُ ثُقُورِينَ» [آل عمران ١٧٥] أي أن هذه التهديدات وهذا الوعيد إنما هو من الشيطان ، أي يخوّلكم أولاً ، أو يحرّك من القاتلة من الناس وحيث منه فإنه يستطيع عليهم

[١٦] قوله تعالى : من كان يرجو بعض بطعم في ثواب الله غير رجل ورثته عبائنا يوم القيمة ، من كان بطعم في أن يرى الله عبائنا يوم القيمة فليجعل عيلاً صالحًا يأتي بالسبب الذي يزدهله لحصول هذا المطلوب ، وهو الثواب بدخول الجنة ، والسعادة من السار ، والطرى إلى وجه الله ، لأن هذا متلازم ، لأن من دخل الجنة عليه يرى الله غير رجل «فَقَنْ كَانَ يَرْجُوا لِتَّهَ رَبِّهِ

**فَيُقْتَلُ هَذِهِ مَنِيَّكَاهُ** هذا يدل على أن الرجاء وحده لا يكفي، لا بد من العمل، أما أنت ترجو الله ولكنك لا تحصل لهذا تعطيل للسب، فالرجاء المحمود هو الذي يكون معه عمل صالح، أما الرجاء غير المحمود فهو الرجاء الذي ليس معه عمل صالح، والعمل صالح ما توفر فيه شرطان

الأول الإخلاص له عز وجل

الثاني الصالحة للرسول ﷺ.

فالعمل لا يكون صالحًا إلا إذا توفر فيه هذان الشرطان أن يكون حاليًا لوجه الله ليس فيه شرك وأن يكون حسراً على شئ رسول الله ﷺ، ليس فيه بدعة، فإذا توفر فيه الشرطان فهو صالح، وإن احتل فيه شرط عليه يكون عملاً فاسداً لا ينفع صاحبه.

فالعمل الذي فيه شرك يرد على صاحبه، كذلك العمل الذي به بدعة يرد على صاحبه غال ﷺ، «من عمل حسلاً ليس عليه أمرنا فهو رد»<sup>(١)</sup> بهذه الآية فيها الرجاء وإله عبادة الله عز وجل، وبهذا أن الرجاء لا يصح إلا مع العمل صالح

## التوكل ودليله

ودليل التوكل قوله تعالى «وَعَلَى أَنفُوْ فَتَوَكَّلْوَا إِنْ كُثُرَ مُتَوَكِّلُونَ» (السادسة ٢٣) [١٧]

[١٧] التوكل هو التبرير والاعتماد على الله سبحانه وتعالي، وتغريب الأمور إليه سبحانه وتعالي هذا هو التوكل، وهو من أعظم أنواع العادة، ولهذا قال «وَعَلَى أَنفُوْ فَتَوَكَّلْوَا إِنْ كُثُرَ مُتَوَكِّلُونَ» قدم الجار والصجر ور على العامل ليفيد الحصر

«وَعَلَى أَنفُوْ فَتَوَكَّلْوَا»، أي عليه لا على غيره، ثم قال «إِنْ كُثُرَ مُتَوَكِّلُونَ»، يجعل من شرط الإيمان التوكل على الله سبحانه وتعالي، ودل على أن من لم يتوكل على الله وليس بحذفه، فالتوكل عادة عطبية، والملايين دائمًا يتوكل على الله، ويعتمد على الله حر وجل، والله من آسمائه الوركين، أي المسؤول إليه أمور عباده سبحانه وتعالي، والتوكل لا يكون إلا على الله، ولا يحور أن يقول توكلت على هلاك لأن التوكل عادة، والعادة لا تكون إلا الله.

أما إذا أسلست إلى أحد من الحلق تصرفاً، بهذا لا يسم توكلًا إنما يسم توكيلاً، والتوكيلة معروفة أنت توكل أحدًا

يقتضي ذلك حاجة، وقد وَكَلَ النَّبِيُّ مِسْرَافُ بْنُ حَمْزَةَ فِي بَعْضِ الْأَعْمَالِ، فَلَا تُرْكِلُ مِثْرَكِلٍ، فَإِنَّ تُرْكِلَ عِبَادَةً وَلَا تَكُونُ إِلَّا هُدًى، وَلَا يَحُورُ أَنْ تَقُولَ تُوكِلْتُ عَلَى دُلَانٍ، وَإِنَّمَا تَقُولُ وَتُوكِلْتُ دُلَانًا

وَمِنْ هَذَا أَنْ تُوكِلَهُ وَلَا تُرْكِلُ عَلَيْهِ، وَإِنَّمَا تُرْكِلُ عَلَى اللَّهِ سُجْنَاهُ وَتَعَالَى مِنْ لَا يُحْتَذِرُ الْمُرِّ بَيْنَ الْأَمْرَيْنِ التَّوْكِلُ وَالتُّرْكِيلُ.

وَمِنْ صفاتِ الْمُؤْمِنِينَ مَا ذُكِرَ، اللَّهُ تَعَالَى مَوْلَهُ: ﴿إِنَّمَا الظَّمِيرَاتِ الَّتِيَ ارْتَدَتْ أَنفُسَهُنَّ وَرَجَلَتْ قُلُوبَهُنَّ وَإِنَّمَا تُلْكِلُتْ خَلْقَهُنَّ وَإِنَّمَا رَأَوْهُنَّمَا يَرَمَّلُونَ وَعَلَى رَبِّهِنَّ يَتَوَكَّلُونَ﴾ (الأعمال ٢) هَذِهِ مِنْ صفاتِ الْمُؤْمِنِينَ، فَإِنَّ تُرْكِلَ عِلْمَةً حَطَبَةً لَا تَكُونُ إِلَّا هُدًى عَرَجَنَ لَا هُدًى هُوَ الْفَانِيرُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ، وَهُوَ السَّالِكُ لِكُلِّ شَيْءٍ، وَهُوَ الَّذِي يَقْدِرُ أَنْ يَعْلَمَ لَكَ مَطْلُوبَكَ، أَمَا السَّاحِلُونَ فَلَا يَقْدِرُ أَنْ يَعْلَمَ لَكَ مَطْلُوبَكَ، فَإِنَّكَ تُوكِلَهُ فِي قَصَاءِ شَيْءٍ مِنَ الْأَمْرِ، لَكِنَّ تُرْكِلَ عَلَى اللَّهِ فِي حِصْوَلِ ذَلِكَ الشَّيْءِ

لَمْ يَبْقَ لِكَ لِعْلَمَ أَنَّ التُّرْكِيلَ لَا يَسْعَى إِلَيْهِ بِالْأَسْبَابِ، بِجُمْعِ الْعِلْمِ بَيْنَ التُّرْكِيلِ عَلَى اللَّهِ وَالْأَحَدِ بِالْأَسْبَابِ، وَلَا تَسْعَى بِيَهُمَا، حَتَّى تَعْلَمِ الْأَسْبَابَ الَّتِي أَبْرَزَتْ بِعَلْمِهَا، وَلَكِنَّ

**الرُّغْبَةُ وَالرُّهْبَةُ وَالخُشُوعُ وَدَلِيلُ كُلِّ**

**وَدَلِيلُ الرَّاعِيَةِ وَالرَّاهِيَةِ وَالخُشُوعُ قَوْلُهُ تَعَالَى :**

﴿إِنَّمَا مَكَانُوا بِسَبِّئَةِ عُرُوكَ فِي الْعَيْرَاتِ وَيَدْعُونَ مَكَارَهُمْ  
وَرَهْبَتَهُمْ كَمَكَانُوا أَلَّا يَخْتَرُوهُمْ﴾ [الآيات: ٤٠ - ٤٨]

لا تعتمد على الآباء، ولا يعتمد على الله أنت تروع  
الروح في الأرض، هنا سب، ولكن لا تعتمد على زرعتك  
وتفعلتك، بل اعتمد على الله هي سبب هذا الرُّوح وتشبيه  
وتحميمه وإصلاحه، ولهذا يقول ﴿أَفَرَبِّيْتُمْ مَا تَحْرِثُوْكُمْ فَإِنَّمَا تَرْهِبُ  
مَرْعَوْتَهُمْ أَمْ هُنَّ الْمُرْتَهُونَ﴾ (الواقعة: ٦٢ - ٦٦) فالرُّاجِعُ الحَقِيقِيُّ  
له الله، أما أنت فقد فعلت شيئاً فقط قد يتعظ هذا الرُّوح  
ربّت وقد لا يتعظ، ولها بيت قد يصلح وقد لا يصلح، قد  
يصلح بألفة، فيذهب

[١٨] الرُّغْبَةُ هي طلب الشيء المحمود

الرُّهْبَةُ هي الخوف من الشيء المُهُوب، قال تعالى :

﴿فَإِنَّمَا تَأْنِيْتُهُمْ﴾ [البر: ١٠] وهي نوع من الخوف، الرُّهبة  
والخوف يمعنى واحد.

الخُشُوعُ نوع من التدليل غير دليل، والخُشُوعُ والذل  
ليس يذهب سلاحه وتمالي و هو من أعظم مقامات العادة

قوله تعالى **﴿إِنَّمَا﴾** الصير يرجع للأبياء، لأن سورة الأباء قد ذكر الله فضل الآباء فيها ثم قال **﴿إِنَّمَا  
كَانُوا يُنكِحُونَكُمْ بِالْحَيْزَرَاتِ وَيَدْعُونَكُمْ رَبِّكُمْ وَرَبِّكُمْ  
وَمَكَانُوا أَخْتَيِرُوكُمْ﴾** فقوله تعالى **﴿يُنكِحُونَكُمْ بِالْ  
الْحَيْزَرَاتِ﴾** أي يتلقفون إليها، ويقادرون إليها هذه صفة الآباء عليهم الصلاة والسلام لا ينكحون ولا يتلقفون، وإنما يسارعون إلى فعل الحينات، ويتساقرون إليها قوله تعالى **﴿وَيَدْعُونَكُمْ رَبِّكُمْ﴾** أي طبعاً لما عند الله عر وجل، طبعاً في حصول المطلوب

قوله تعالى **﴿وَرَبِّكُمْ﴾** أي حونا منه، يدعوهن الله أن يردهم، ويدعوهن إلا يدعدهم، ولا يزاخددهم، ولا يعاذهم، فهم يطعنون في رحمة الله ويحاذرون من خداه، كما قال تعالى **﴿أَرَيْتَ إِذْ كُلَّتِ الْأَرْضُ يَدْعُوكُمْ إِنَّ رَبَّكُمْ أَوْرَبَةٌ  
أَيْمَنُ الْقُرْبَى وَيَرْجُونَ رَحْمَتَكُمْ فَيَنْتَهُوكُمْ عَنْهُمْ﴾** (الإسراء ٥٧) فهم يدعوهن الله حونا منه، ويدعوهن أيها طبعاً فيما عند الله يدعوهن الله أن يطرد لهم الحير، ويدفع عنهم الشر **﴿وَمَكَانُوا أَخْتَيِرُوكُمْ﴾** أي حاصبين متسللين متواصبين له عر وجل، فجمعوا بين الصفات الثلاث

### الخشبة ودليلها

دليل الحشية قوله تعالى **﴿فَلَا تُحْشِرُوهُمْ﴾** (البقرة: ١٩٠).

الرهبة والرعب والخشوخ. هذه صفات الآيات الصلوة صلى الله عليهم وسلم وهذه الأربع الثلاثة من أنواع العبادة هي عز وجل

وهي رأى على الصورة الدين يقولون سجن لا عبد الله ربنا في ثوابه ولا حونا من حقه، وإنما تعنيه صحة له فقط، هذا كلام باطل، لأن الآيات يدعون الله ربّاً وربّها وهم أكمل الحال

(١٩) الحشبة نوع من الحروف، وهي أحصى من الحروف ودليل الحشبة حرف بشبته تعظيم، قال تعالى **﴿كُلُّهُمْ خَيْرٌ﴾** أمر الله سبحانه وتعالى بمحبته ونحوه

وقال تعالى من الآية **﴿كُلُّهُمْ خَيْرٌ وَالشَّفَّارُونَ رَبُّهُمْ يَسْتَعْنُونَ عَلَيْهِمْ وَلَقَلِّمُتُمْ نَهْشَنُوكَ﴾** فامر بمحبته سبحانه وتعالى، وقال في حسنة المسلمين **﴿وَالَّذِينَ هُمْ بِهِ مُطَهَّرُونَ رَبُّهُمْ شَانِئُونَ﴾** (المغارج ٤٧) أي حاتمون هؤلاء حواسن الحال يحيطون الله عز وجل وقال عن الملائكة **﴿بِسَاطُونَ رَبُّهُمْ يَنْهَا قُرْبَةً﴾**

## الإياتية ودلائلها

وَدَلِيلُ الْإِيمَانِ قَوْلُهُ تَعَالَى : « وَلَيَسْرَاكُمْ رَبُّكُمْ  
وَأَنْتُمْ شَرُّ الْمُكَافِرِ » [الروم : ٥٤] [٢٠]

وَيَقُولُونَ مَا يُؤْمِنُونَ ﴿٥٠﴾ [الآل : ٥٠] خواص الحلق من الملائكة والرسل والأولياء والصالحين يكتوبون على خاتمة عظيمة من حكمة الله عز وجل والحرف منه سعاده ونعالي والرهبة منه، فالرهبة والحرف والمحثة، كلها سبع واحد وإن كان بعضها أخص من بعض، إلا أنها يجمعها الحرف من الله سبحانه وتعالى، وهذه من صفات الآيات وعبارات الله الصالحين، وهي أنواع عظيمة من أنواع العجائب، وهي من أعمال القلوب التي لا يعلمها إلا الله سبحانه وتعالى

[٢٠] الإياتة الرجوع وهي سبع الترتية، والترتية والإياتة بعض واحد ولكن بعض العلماء ينقول الإياتة أحسن من الترتية، أي: أكمل لأنها ترتية مع إقبال إلى الله عز وجل، أي ترتية خاصة، والإنسان قد يترب ويزنك الذنب ولا يعود إليه، ويقدم عليه، ولكن قد يكون في الإنزال على الله إقبال صعب، أما الإياتة فهي إقبال على الله عز وجل، وللهذا قوله « وَلَيَسْرَاكُمْ رَبُّكُمْ وَأَنْتُمْ شَرُّ الْمُكَافِرِ » أي ارجعوا له، وأنقلوا عليه سبحانه

## الاستعارة ودليلها

و دليل الاستعارة . » *إِنَّكُمْ تُحَمِّلُونَ ثِقَلًا لَا يُحْمَلُونَ* «

[الفاتحة : ٥]

و تعالى » *إِنْ قُتِلَ الْمُسْكِنُ فَلَا يُؤْخَذُ عَذَابُهُ إِنْ لَا يُؤْخَذُ عَذَابُهُ* « يذكر  
حاء العذاب المهمك الماحق عليها لا تقبل توبه من نافعه  
ذلك » *إِنَّمَا يُؤْخَذُ عَذَابُ الظُّلْمِ مَنْ يَرْجُمُ عَبْدَ الْجِنَّةِ* «  
[يوس ٩٨] هذا مستثنى ، ولا فائدة إذا مر العذاب المهمك  
عليها لا تقبل التوبة ، ولهذا قال » *إِنْ قُتِلَ الْمُسْكِنُ فَلَا يُؤْخَذُ عَذَابُهُ إِنْ لَا يُؤْخَذُ عَذَابُهُ* «

فالنوبة والإيمان لهما أصل ولهمما حده ، فلا تقبل توبه من  
غير حذر أو من حضرة الموت . ولا تقبل توبه من بول به العذاب  
الماحق المهمك ، ولا تقبل التوبة إذا حررت الشخص من  
ضررها قبل قيام الساعة ، لا تقبل التوبة حيث ، ما لم يبعث  
العبد على النوبة والإيمان قبل انتهاء أجله » *إِنْ قُتِلَ الْمُسْكِنُ فَلَا يُؤْخَذُ عَذَابُهُ إِنْ لَا يُؤْخَذُ عَذَابُهُ* «

الشاهد قوله . » *وَلَيَعْلَمَنَّ رَبُّكُمْ* « دل على أن الإيمان  
مرغ من أنواع العادة لابد فحال » *إِنْ تَعْلَمُونَ* « وهذا يدل على  
أنها مرغ من أنواع العادة

**وفي الحديث: إذا استعنت فاستعين  
باليه<sup>(١)</sup>. [٢١]**

(٢١) الاستعنة طلب العون، وهي على برصين  
الشرع الأول الاستعنة شيء لا يقدر عليه إلا الله، وهذه  
صرفها لغير الله شرك، من استعان بغير الله في شيء لا يقدر  
عليه إلا الله فإنه قد أشرك، لأنه صرف سوغاً من لوعة العبادة  
لغير الله عز وجل.

الشرع الثاني الاستعنة بما يقدر عليه المخلوق، فالت  
ستعين بأحد أن يبيح الحكم العذاب، أو أن يجعل معنى  
متنازع أو أن يعيك على مطلوب صالح، كما قال تعالى  
**﴿وَقُسَّاً لَّوْا عَلَى الْأَيْمَانِ وَالنُّقُوفِ وَلَا تَعْلَمُوا عَلَى الْأَيْمَانِ وَالنُّقُوفِ﴾**  
(الإمامية ٦) فالاستعنة هي الأمور العادبة التي يقدر عليها  
الناس، هذا الشرع لا يلمس فيه، لأنها من التعارض على البر  
والنحوى، وقال تعالى: **﴿وَرَأَهُ فِي عَوْنَ الْعَدْ مَا دَامَ الْعَدْ فِي  
عَوْنَ أَخْيَه﴾**<sup>(٢)</sup>.

(١) أخرجه الترمذى (٣٧٦٦) من حديث ابن مباس رضى الله عنهما

(٢) أخرجه سلم (٦٦٩) من حديث أبي هريرة رضى الله عنه

أي الاستهانة بالصلوة هي شيء لا يقدر عليه إلا الله، مثل حلب الررق، ودفع الضرر، وهذا لا يكون إلا الله، كالاستهانة بالأمور، والاستهانة بالجح والشياطين، والاستهانة بالعذاب، وهم لا يسمونك بهن بأسمائهم، هذا شرك أكبر، لأنك تسبهن بمن لا يقدر على إهانتك

فقوله تعالى **﴿إِنَّمَا تَنْهَاكُ عَنِ الْمُحَاجَةِ وَإِنَّمَا تَنْهَاكُ عَنِ الْكُفَّارِ﴾**

إياك نعبد هذا فيه تقديم المعمول على العامل، المعمول [إياك] في محل حبه، وبعد هذا هو العامل الذي يحب [إياك]، وتقديم المعمول على العامل يبعد الحب  
لنفس [إياك] بعيد، أي لا يعبد غيرك، يحصر العبادة في الله عز وجل.

ولياك نستعين حصر الاستهانة بالله عز وجل ودليلاً في الأمور التي لا يقدر عليها إلا الله سبحانه وتعالى

وهي قوله إياك سبعين، براءة من الحول والثورة، وإن الإنسان لا ثورة له إلا يابنه، ولا يقدر إلا بالله عز وجل، وهذا عادة التعدد إذا تبرأ من الشرك، وتبرأ من الحول ومن الثورة وهذا عادة التعدد عز وجل

الاستعارة ودلائلها

وَدَلِيلُ الْاِسْتِعَاْدَةِ فِي الْمُؤْلَهِ نَعَالِيٌّ («قُلْ أَعُوْذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ») (الْفَلَقُ ۱۰۰). (۲۲)

[٢٢] الاستعادة طلب الالتحاء إلى من يسمحك من مطرور  
النخاعه من أجل أن يدفع عنك هذا الشيء، هذه هي الاستعادة  
والاستعادة نوع من أنواع العادة لا يجوز أن تستبعد  
غير الله عز وجل، فعن استعادة سقر أو بوس أو باي شيء غير  
له عز وجل فإنه يكون مشركاً الشرك الأكبر، وقال تعالى  
﴿ولئن كُلَّ دِيَارَنَّ الْأَيْمَنِ بِمَوْلَدِهِ يُبَالِيَ مِنْ لِلَّهِ فَرَأَوْهُمْ رَهْقًا﴾  
[آل عمران: ٦٢].

كان العرب في حاجاتهم إذا برأوا في مكان من الأرض  
يقول أحدهم أعود سيد هذا الوادي، أي: كبير الحس،  
يستشهد به من شر سهاته قوله  
مقال السب <sup>١٢</sup> مطلأً لدلك ومساً لعا يشرع بدله: فمن  
نزل منزلًا فقال أعود بكلمات الله التامات من شر ما خلق،  
لم يضره شيء حتى يرتحل من منزله ذلك <sup>(١)</sup>.

(١) آخر جد سلم (٢٧٠ـ) من حدث عروة بن حكيم السلمي رضي الله عنهما

هذا هو الدليل الصحيح، الاستعادة بكلمات الله الناصحة  
بدلاً من الاستعادة بالخرافات  
فال تعالى **﴿فَلَمْ يَأْتُهُ بِرَبِّ الْجَنَّاتِ﴾**

الفلق هو الصبح ، ورب الفلق هو الله سبحانه وتعالى  
كما قال تعالى ﴿فَلَّا إِلَهَ إِلَّا هُوَ﴾ (الاسراء: ٩٦) أي مظاهر  
سور الصبح هي خلalam الليل من الذي ينذر على هذا إلا الله  
 سبحانه وتعالى

»أَهْرُدْ بِرَبِّ الْفَلَقِ« أي: رب الصبح إذا أصبح،  
الثالث المتصرف فيه العاذر عليه

»**رس تي ما سل**« هذا يشمل شر جميع المخلوقات.  
بستعبد الله من شر جميع المخلوقات

هذا يكفيك عن كل استعارة أو تعدد معا يفعله الناس  
﴿وَمِنْ شَرِّ عَلَيْنِ إِذَا أُوتُوا﴾.

العاشر هو خلأم الليل، لأن خلأم الليل تخرج به  
النوحش والسباع، ذات نفع في حظر، تستعيد بالله من شر  
هذا الطلام وما تتحمّه من هذه المزدبات.

﴿وَمِنْ شَرِّ الْفَتَنَاتِ فِي الْمُقَدَّسِ﴾ وهي الساعر  
تستعيده ساقه من السحر ولعله لأن السحر ضر عظيم

وقوله تعالى **«فَلْ أُخْرُدْ بِرْبِ الْكَافِرِ»** (المس

[١]. [٢٣]

**«وَمِنْ شَيْءٍ خَلَقَهُ إِذَا حَشَدَ»**

الحادية: هو الذي ينفس روح الحياة عن العبر، إذا رأى على أحد عباده طامة يحتاط وينفس روحه هذه الحياة حتى وعيها والعياذ بالله، وهو من أعظم الحصان المدحومة لأن به اعتراض على الله، وفيه إبادة إلى المخلق

ويدخل في العرش، الذي يصعب سلطته؛ لأن الإلهية بالمعنى نوع من المحدث، فأنت تبعد الله عن هذه الشرورة، فدل على أن الاستعادة عبادة لا يجوز أن تصرف لغير الله، ملا تستعد بالمحترق، ومن استعاد بمحلوقي فقد أشرك به الله وحده، والسبب يكفيه يغور لعبد الله من عبس رضي الله عنهما، «إِذَا سَمِعَتْ دَسْتُرَنْ بَلْهَ»<sup>١</sup>

(٢٣) وهي قوله تعالى **«فَلْ أُخْرُدْ بِرْبِ الْكَافِرِ»** تمهيد الكافر **ـ إِنَّهُمْ الْكَافِرُونَ** **ـ مِنْ شَيْءِ الْوَتَرِكِينَ الْكَافِرِونَ** **ـ أَلَيْكُمْ يَوْمُ شُكُورٍ الْكَافِرِونَ** **ـ مِنَ الْجَاهِلِيَّةِ وَالْكَافِرِونَ** أمر الله عز وجل بالاستعادة مرت الساس ملك الناس إله

الناس، هذه كلها أسماء وصفات له غير رجل، وفيها المقام  
التوحيد الثلاثة، توحيد الربوبية، وتوحيد الألوهية، وتوحيد  
الأسماء والصفات.

استبعد ما ذكره وبهذه الأسماء والصفات، استبعد بالله من شر  
الرسواں وهو الشيطان، أما الرسواں بالكسر فهو مصدر  
وسریع بُوشیش، وأما الرسواں بهذا اسم من أسماء  
الشيطان، لابه يرسوس للإنسان ويتحول إليه، ويتشعله من  
أجل أن يلقي في قلبه الرعب والتردد والجبرة في أموره،  
خصوصاً في أمر العبادة، فإن الشيطان يرسوس للإنسان في  
العبادة حتى يلتصق عليه صفات أو عيوبه، ثم يستهني به الأمر  
إلى أن يخرج من الصلاة ويعتقد أنها بطلت، أو يصل إلى  
يعتقد أنه على غير وصوه، أو أنه ما قام لكذا أو أنه ما فعل  
كذا، ويصبح من رسواں ولا يطعن إلى خواصه.

هذا جل وعلا اعطانا الدواء لهذا الخطر وذلك بأن  
استبعد بالله من شر هذا الرسوان

الختناس، الذي يتختلف ويتعدد، فهو يرسوس إذا حفظت  
غير ذكر الله، وبحسب، أي يتآخر إذا ذكرت الله غير رجل،  
 فهو رسوان مع العقلة، وحالـ عـد ذـكـرـ اللهـ غـيرـ رـجـلـ

﴿أَلَيْرِيُوتِرِسْ بِفِنْ دُوْرِيِّ التَّالِيِّ نَبِيُّ الْجَنَّةِ وَالْكَاسِ﴾ كأن العصى - وانه اعلم - أنه هناك موسوسون من الجن ومن الانس يرسوسون للناس، يأتون الناس ويشككوا بهم، فكما أن للجن شياطين يرسوسون وكذلك للانس شياطين يرسوسون فلتستعين بهم من شر الفيفيل وللهذا يقول النبي ﷺ : «ما تعود متعمداً بعثتهم»<sup>(١)</sup> أي هاتين السورتين يرمي المسلم أن يقرأها في أدبار الصلوات ويذكرها ويقرأها عند النوم مع آية الكرسي وسورة الإخلاص.

يقرأ آية الكرسي، وسورة الإخلاص والمعوذتين، يقرأها في كل صلاة ويذكرها ثلاثاً بعد المغرب وبعد العصر، وكذلك يقرأها عند النوم من أجل أن ينفعه الشيطان فلا يذكر عليه سرمه ويرعبه بالأخلاق

الشهاد من هاتين السورتين أن الله أمر بالاستعادة به وهذه دليل على أن الاستعادة سبعة من الجن أو من الانس أو من أي مخلوق له لا يحوز لأمهات نوع من أنواع العبادة

(١) أخرجه أبو داود (٤٤٦٣)، والمسانidi /٨، ٢٤٣، وأحمد ٥٣٠/٩٨

(٢) من حديث عبد الله بن عاصي رضي الله عنه

### الاستغاثة ودلائلها

**ودليل الاستغاثة ▷ إِذْ تَبَرُّرُونَ رَبِّكُمْ فَاتَّسْعُوا بَأْنَجَابَ  
لَكُمْ**》 [الأعمال ٩] [٢٤]

[٢٤] الاستغاثة هي نوع من أنواع العبادة، وهي طلب العون، وهي لا تكون إلا عند الشدة، إذا وقع الإنسان في شدة فإنه يطلب العون من الله والنجاة من هذه الشدة.

### والاستغاثة على نوفين

**ال نوع الأول** الاستغاثة بالملحوق فيما لا يقدر عليه إلا الله عز وجل وهذا شرك، فمن استغاث بغير الله من جن أو اسر أو شياطين أو أمراء فإن هذا شرك به الله عز وجل

**والنوع الثاني** الاستغاثة بالملحوق الحاضر الذي ليس يقدر عليه، وهذا جائز

فإن تعامل بي قصة سرس ▷ **فَاتَّسْعَتْ أَلْيَقَنْ شِيعَنْهُو، قَلْ**  
**أَلْيَقَنْ حَلَقَو،**》 [القصص ١٥]

## الذبح أقسامه ودليله

وَدَلِيلُ الذِّبْحِ فُولُهُ تَعَالَى ➤ قُلْ إِنَّ سَلَاتِي وَتَكْبِي  
وَتَمْبَكِي وَمَعَافِي بِفُورَتِ الْمُتَقْبِي» [الاسلام ١٦٢].  
وَمِنَ النَّوْءِ • عَزَّ اَللَّهُ مِنْ ذَبْحِ الْغَيْرِ اَللَّهُ»<sup>(١)</sup> . [٢٥]

### (٢٠) الذبح على أربعة أقسام

الأول الذبح على وجه الغرض والتعطيم لأحد ما،  
وهذا لا يجوز إلا في سبأه وبعله، لأنه من العادات  
المالية، فلا يجوز الذبح للجن ولا للثباتين ولا للملوك  
والرؤساء تعظيمًا لهم، لأن هذه عبادة لانحراف إلا الله عز وجل  
فللذين يسخرون للجنس من أهل السنة من شرهم، أو  
من أهل شعاء المرصى، كما يفعل الكهان والمسخرون الذين  
يدعون العلاج ويقولون للناس ادعواوا كما لا يجد شفاء  
من ربكم، ولا نذكروا اسم الله عليه، هذا شرك أكبر سخر  
من الله، وهذا الذي قال الله تعالى محدداً من فعله لغير  
الله ➤ قُلْ إِنَّ سَلَاتِي وَتَكْبِي وَتَمْبَكِي وَمَعَافِي بِفُورَتِ الْمُتَقْبِي» [الاسلام ١٦٢] وقال ➤ قُلْ إِنَّكَ رَاغِبٌ» [النور ٢]  
أي: واذبح لربك

(١) أخرجه سلم (١٩٧٨) من حديث علي بن أبي طالب رضي الله عنه

### الذر ودليله

**وَدِلِيلُ الدَّرِيِّ** «بُوْرُونَ يَا الدَّرِيِّ وَبَعْلُونَ بُورَ كُلَّ شَرِّ  
مُشَطِّبِر» [الإسان ٧] [٢٦]

الثاني الدبح من أجل أكل اللحم، هذا لا يأس به لأنه  
ما دفع من أجل التقرف والتعطيم لأحد، وإنما دفع ل الحاجة،  
ولا أكل منه، وهذا لا يأس به، لأنه ليس موعداً من العبادة  
ويدفع لبعض اللحم

الثالث الدبح على وجه الفرج والسرور، بحسبية زواج  
أو ماسبة نزول مسكن جديد، أو قدوة عات، أو ما أشبه  
ذلك بجمع الأنوار ويدفع من باب إظهار الفرج والسرور  
ما حصل له، هنا لا يأس به، لأنه ليس فيه تعطيم لأحد،  
ولا تغرس لأحد، وإنما هو من باب الفرج والسرور في شيء  
حصل

الرابع الدبح من أجل التصدق باللحم على الفقراء  
والمساكين والمعورين هذا يضر منه وهو داخل في العبادة.  
[٢٦] **الذر** هوigram الإنسان منه بيته، لم يلزم منه بأصل  
الشرع، كان يسير أو يصوم، أو جلس أو يتصدق بكمدا  
يلزم منه إلهامه متبره، القول الذي **بَلَّه** من ذكر أن يطعم أحد

مليطعه<sup>(١)</sup> والذر نوع من أنواع العبادة لا يجوز إلا له، لغير  
نذر للضر أو حسم أو غير ذلك فقد أشرك به الله عز وجل ، وهو  
نذر مخصوصية وشركه، وقد قال النبي ﷺ «من نذر أن يخصي  
الله فللها يخصي»<sup>(٢)</sup>.



(١) أخرجه البخاري (٦٦٩٦) و (٦٧٠٠) من حديث عائشة رضي الله عنها

## الأصل الثاني معرفة دين الإسلام

### تعريف الدين

#### الأصل الثاني . معرفة دين الإسلام بالأدلة (٢٧)

[٢٧] لعام الشیع من بیان معرفة الأصل الأول وهو معرفة الله سبحانه وتعالی بالادلة، انتقل إلى بیان الأصل الثاني، وهو معرفة دین الإسلام بالادلة

**مقابل الأصل الثاني** معرفة دین الإسلام بالادلة، ثم  
تعرفه وبين معناه ثم ذكر مرانه

وقوله رحمة الله معرفة دین الإسلام: **الذین يرتدون** به  
الطاعة، يقال لهم إذا أطاعوه بما أمر وترك ما نهى  
ويطلقون الذين يرتدون به العصاف، كما في قوله **﴿مِنْكُمْ**  
**يَوْمَ الْقِيَامَةِ﴾** ويقال لهم إذا حاصروا، كما قال تعالى  
**﴿وَمَا أَنْزَلْتَ مَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ﴾** ثم ما أذرطك ما يوْم الْقِيَامَةِ **﴾﴾** (الاطهار  
١٦-١٨) أي يوم العصاف **﴿يَوْمَ لَا تَسْهُلُ نَفْرَةٌ لِّتَقْرَبَ شَيْئًا**  
**وَالْأَمْرُ يُؤْتَى بِهِ﴾** (الاطهار ١٩)

قوله بالأدلة، أي أن معرفة دین الإسلام لا تكون  
بالتقليد أو نكوص بالتجريح من عند الإ insan، الذين لا بد له

وهو الإسلام له بالتجيد والابناء له بالطاعة  
والبراءة من الشرك وأهله (٢٨)

من آياته من الكتاب والله أبا الإنسان الذي لا يعرف دينه  
وإنما يقلده الناس، ويكونون بامامة مع الناس، فهذا آن يعرف  
دينه ويخرب بيده أنه إذا سئل عنه هي القبر أن يقول هاه، هاه لا  
أدري، سمعت الناس يقولون شيئاً يقلبه<sup>(١)</sup>. فواجب على  
الإنسان أن يعرف دينه بالأدلة من كتاب الله وسنة رسوله ﷺ  
ولا يعرف هذا إلا بالتعلم

(٢٨) الإسلام مأخوذ من لفظ اللهشي، إذا اتفاد له، أسلم  
عنه للفتل، أي حضع للقتل، مسلم عمه للهشي، إذا اتفاد  
له

فالإسلام هو إسلام الوجه والقصد والآية له حر وجل  
﴿وَمَنْ لَخَّسَ دِينَهُ وَمَنْ أَنْشَمَ وَجْهَهُ بِقُوَّةٍ وَهُوَ خَيْرُ الْمُتَّبِعِينَ وَلَكُلُّ عَبْدٍ  
بِإِيمَانِهِ خَيْرٌ لَهُ﴾ (الب، ١٦٥) ﴿بَلَىٰ مَنْ أَنْشَمَ وَجْهَهُ بِقُوَّةٍ﴾  
(البقرة ١١٦) أي أخلص عمله له حر وجل، واتفاد له عن  
طوعية واحتياج وررعة ومحنة

(١) انظر ماسنف من ٢٠

الإسلام له ماترحب به، وهو إيمان الله جل وعلا بالصيادة،  
وهذا هو معنى التوحيد، فعن عباد الله وحده لا شريك له فقد  
استسلم له

قوله والاتباع له سبحانه بالطاعة فيما أمرك به وما  
نهاك عنه، فيما أمرك به تفعله، وما نهاك عنه تجتنبه طاعة له  
 سبحانه ربكم

قوله والبراءة من الشرك وأعلم البراءة معاشر الانقطاع  
والاعتزال، والبعد عن الشرك وأهل الشرك، بأن تعتقد  
طلال الشرك تبتعد عنه، وتعتقد وجوه عذارة الشركين  
لأنهم أعداء الله عز وجل، فلا تتحدمع أرباب، إنما تتحدمع  
أعداء، لأنهم أعداء الله ولرسوله ولنبيه ولا تحبهم ولا  
تبغضهم، وإنما تقاطعهم في الدين وتبتعد عنهم، وتعتقد  
طلال ما هم عليه، فلا تحبهم بالقلب، ولا تبغضهم بالقول  
والمفعول، لأنهم أعداء لربك وأعداء لديكت، فكيف تبغضهم  
وهي أعداء الإسلام

لا يكفي أنك تستسلم له وتتقرب له بالطاعة، وأنك لا تبتعد  
عن الشرك ولا عن الشركين، هذا لا يكفي، ولا تبتعد مسلماً  
حتى تتصف بهذه الصفات

مراتب الدين  
المرتبة الأولى الإسلام  
وهو ثلاثة مراتب:  
الإسلام (٢٩)

أولاً: الإسلام هو التوحيد.  
ثانياً: الاعتزاز به بالطاعة  
ثالثاً: البراءة مما يصد التوحيد ويفساد الطاعة وهو  
الشرك.  
رابعاً: البراءة من أهل الشرك.

لتحقيق هذه الصفات تكون مسلماً، أما إذا نقصت صفة واحدة منها تلك لا تكون مسلماً، بهذه الكلمات الثلاث لحسن الشيع تعريف الإسلام، وكيف من إنسان لا يعرف معنى الإسلام، لأنه لم يتعلم هذا الشيء ولو قبل له ما هو الإسلام؟ لم يجب حرواناً صحيحاً

[٢٩] معرف المراتب التدرجات، لأنها قلماً، إن الدين ثلاثة درجات بعضها أعلى من بعض، أول مرتبة من مراتب الدين هي الإسلام، ثم بعدها الإحسان، ثم بعدها الإحسان،

والإيمان، والإحسان [٣٠]

## الإسلام أسع والإيمان أصيق من الإسلام، والإحسان أصيق من الإيمان

هدائنا في الإسلام واسعة، الصاغرون يدخلون فيها إذا اتقادوا  
الإسلام وأظهروا، والزمراء ظاهر، إذا عثروا مع  
الصلعاء، وركوا وعملوا الأعمال الظاهرة، يسمون  
صلعاء، ونطبق عليهم أحكام الصلعاء في الدنيا، عليهم ما  
للصلعاء وعليهم ما على الصلعاء، لكنهم في الآخرة في  
الدرك الأسفل من النار، لأنهم ليس عندهم إيمان وإنما  
عندهم إسلام ظاهري فقط

[٣٠] قوله الإمام هذه هي المرة الثانية، والمعزون  
يتعاونون، منهم المغربون، وهم الأبرار، والمعزون هم  
 أصحاب أعلى المراتب، والأبرار دونهم، وهم الظالم  
لله وهو الملك للملائكة التي هي دون الشرك، فهو  
مزوس مافق، أو مزوس بافق الإمام، قال تعالى **﴿لَمْ يُؤْمِنْ**  
**الْكَتَبَ الَّتِيْ أَنْتَ أَنْتَسَيْتَهَا مِنْ يَعْلَمُونَ فَيَهُدُّهُ طَالِرٌ لِتَقْبِيْدِ قَوْنِهِمْ**  
**شَتَّىْهُمْ وَمِنْهُمْ سَاقِيْنَ يَأْتِيُّنَّ أَفْوَهَهُمْ دَلِيْلَكَ هُنْ الْفُلُّ**  
**الْكَبِيرُ﴾** (ماطر ٢٢)

## وكل مرتبة لها أركانٌ [٢١]

قوله الإحسان: هذه هي المرتبة الثالثة وهي الإحسان، وهي أن يحسن العبد فيما بيده وبين الله، في عبادة الله عمر وجعل وذكر **النبي** ﷺ الإحسان فقال: «الإحسان أن تعبد الله كائناً تراه، وإن لم تكن تراه فإنه يراك»<sup>(١)</sup> أي، يكون عندك علمًا يقينًا أن الله يرايك أيها كثيرون

[٢١] قوله: وكل مرتبة لها أركان والأركان جمع ركن، وهو ما يقوم عليه الشيء.

أركان الشيء: جوانبه التي يقوم عليها ولا يقوم بذاتها، وتكون مداخل الشيء، خلاف الشروط فهي تكون خارج الشيء، مثل شروط الصلاة فهي خارج الصلاة قبلها، وأما أركان الصلاة فإنها مداخلها، مثل نكارة الإحرام وغراوة الماء، فإذا احتجت شيء منها فإن الصلاة لا تصح، كما لو فقد شيء من أركان البيان فإنه لا يقام ولا يعتمد

(١) سعى من حديث عرويل أخر حدائق الحدائق (٤٠٠) وأخر حديث مسلم (١٠٠٩) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه

## أركان الإسلام

شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله  
معناها ودليلها

فأركان الإسلام خمسةٌ . شهادة أن لا إله إلا الله  
وأن محمداً رسول الله وقيام الصلاة، وإيتاء الزكوة،  
وضحْم رمضان، ونَجْعَنْ بيت الله العَرَام . (٣٢)

(٣٢) لا يقوم الإسلام إلا على هذه الأركان، فإذا فُقدتْ هاتان  
الإسلام لا يستقيم ويفقد الطاعات مكملات لهذه الأركان،  
كل الطاعات وأفعال الحسن كلها مكملات لهذه الأركان،  
ولهذا سأله عبده عبيه لسلام رسول الله ﷺ بحضور الصحابة  
قال أحسرني عن الإسلام، قال الإسلام أن تشهد أن لا  
إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، وتقيم الصلاة، وإنزالي  
الزكوة، وتصوم رمضان، ونجع البت إن استطعت إليه  
سبيله (١)

فسر الإسلام بأنه هذه الأركان الخمسة، لكن حديث  
رسوله صلى الله عليه وسلم يشير إلى مائة الإسلام فقال «يَا

فدليل الشهادة « شهدَ إِنَّمَا لَهُ إِلَّا هُوَ  
رَبُّ الْكَوْكَبِ وَإِنَّمَا الْيَقِينُ بِالْقُرْبَى لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْعَزِيزُ  
الْعَزِيزُ » (آل عمران ١٨). (٢٢)

الإسلام على حسن<sup>(١)</sup> لي أن هذه الحسن ليست من  
الإسلام كله لكنها أركانه وسماته التي يقوم عليها وبنية  
الضروريات مكملاً ومنعماً لهذه الأركان

[٢٣] قوله تعالى شهد، أي حكم وقضى وأعلم وبين  
والرم، فالشهادة من اقة تدور على هذه المعاني الحسنة  
الحكم والقصاص والإعلان والبيان والإذن.

حسن شهد، أي فضى سعاده وأعلم وأخبر والرم  
عبادة بذلك، أنه لا إله إلا هو

لا إله لا سامية تحيي جميع ما عند من دون الله.

إلا هو صفت العبادة له وحده

ويعنى أنه لا إله إلا هو أي لا معروض يحق إلا الله  
سبحانه وتعالى، أما من عبد غير الله فإن عبادته باطلة لقوله  
تعالى. « ذَلِكَ يُلْكَ لَهُ هُنَّ الظَّالِمُونَ ذَلِكَ مَا يَنْهَاوْنَكَ مِنْ

(١) أرجوحة البخاري (٤٧) وأرجوحة سلم (١٦) من حديث ابن عمر رضي الله عنه

ثوابه. هُوَ الْكَوَافِرُ وَأَكْبَرُهُمْ أَكْبَرُ الْكَوَافِرِ» (الحج ٦٢) شهد لنفسه بسيئاته وتعالى بالتوحيدية وهو أصدق الشاهادتين، وشهادته سعيدة وتعالى أصدق الشهادات، لأنها حادرة عن حكيم حبير علیم، يعلم كل شيء، وهي شهادة صدقية

والملائكة شهدوا أنَّه لا إله إلا هو، وهو عالمٌ حلقهم الله لعبادته، ملائكة كرام عباد مكررون حلقهم الله لعبادته، يبحرون الليل والنهار لا يغروب، وأيضاً حلقهم الله لتعيد أوامرها في الكون، وكل إبليس تعيده ما يأمر به محدثة وتعالى من أمور الكون، وكل ذلك منهم موكل بعمل، وشهادتهم شهداً صدق، لأنهم لغير علم وعافية ومعرفة يأبهون عروج، وهم من أفضل الجن على الحال، هل صالح البشر أصل من الملائكة أو الملائكة أصل من صالح البشر، على حلف.

وأولو العلم: صالح، الملائكة والصف الثاني أولو العلم من البشر، وأولو العلم لا يشهدون إلا بما هو عن بخلاف الجهل لا اعتبار بشهادتهم، وكل عالم من حلق الله يشهد له بالتوحيدية وأنَّه لا إله إلا هو، وهذا فيه تشريف

لأهل العلم حيث إن الله فرق شهادتهم مع شهادته سبحانه وتعالى وشهادة ملائكته، فغير شهادة أهل العلم من الخلق ودل على فصلهم وشرعيهم ومكانتهم، عن أعلم شهود به وهو التوحيد.

والمراد بأولي العلم، أهل العلم الشرعي لا كما يقوله بعض الناس إن أهل العلم لمراد بهم أهل الصناعة والبراعة هؤلاً لا يقال لهم أهل العلم على وجه الإطلاق، لأن علمهم محدود مقييد، بن قال هذا عالم بالحساب، عالم بالهندسة، عالم بالطب، ولا يقال لهم أهل العلم مطلقاً، لأن هذا لا يطلق إلا عن أهل العلم الشرعي، وأيضاً أكثر هؤلاً أهل علم ديني، وفيهم ملاحدة يرونهم علمائهم - عذلنا - حبلاً يده عروج، وعوروا بالحادي، كما تشاهدون، لأن في الأسم لـكاهنة، [أيهم متقدموه في الصناعات وهي البراعة لكتابهم كفار لكتاب يقال إيمانهم أهل العلم الذين ذكرهم الله في قوله ﴿وَلَوْلَا الْبَرُّ﴾ هذا غير مطئول أبداً.

وقد ثبت قوله ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ يَصَارُوْلَكُلَّتِنَا﴾ [«طر ٩٨»] المراد علماء الشرع الذين يصررون الله حق معرفته،

ويصدرون حق عباده ويحترمونه، أما هؤلاء فلعلهم لا يحترمون الله عز وجل بل يكثرون باهله ويصدرونه، ويذمرون أن العالم ليس له رب، وإنما الطبيعة هي التي توجده، ويتصرف فيه، كما هو عند الشيوخين إنهم يكترون رب سبحانه وتعالى مع أن عندهم حملًا ديموغرافيًّا كيف يقول إن هؤلاء هم أهل العلم.

هذا خطأ، فالعلم لا يطلق إلا على أهله، وهو لقب شريف لا يطلق على الملاحدة والكمار ويقال هؤلاء أمر العلم

والملائكة وأولئك العلم شهدوا له بالوحدانية إنما لا عبرة بقول غيرهم من الملاحدة والمعتريين والصانعين الذين يكثرون باهله غير رجل هؤلاء لا عبرة بهم ولا ينكر لهم لأنهم محالف لشهادة الله وشهادة الملائكة وشهادة أولي العلم من خلقه.

وقوله: ثاتنا بالقطع معتبر على الحال من شهد، أي حملة كثيرة ثاتنا سبحانه وتعالى، والقطع العدل، أي أن الله سبحانه وتعالى قائم بالعدل في كل شيء.

وَمَعْصَفُ لَا تَنْعُودَ بِحَقِّ (لَا إِلَهَ)، (لَا إِلَهَ) مَا نَيَّا  
جَمِيعَ مَا يُعْبَدُ مِنْ دُوَبِ اللَّهِ (لَا إِلَهَ). مُثْبَتًا الْعِبَادَةُ لَهُ  
وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ فِي عِبَادَتِهِ كَمَا أَنَّهُ لَيْسَ لَهُ شَرِيكٌ فِي  
مُلْكِهِ. [٣٤]

وَالْعَدْلُ هُدُدُ الْحُورِ، وَغَرِيبُ سَبَحَانِهِ وَتَعَالَى حُكْمُ هَذِلِّ لَا يُصْلِرُ  
هُنَّ (لَا العَدْلُ) فِي كُلِّ شَيْءٍ.

لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ تَأْكِيدُ الْجَمِيلَةِ، لَا رَوْلَى  
الْعَرِيزِ الْحَكِيمِ سَمَانُهُ غَرِيبُ جَنْسِهِ، لَا مُعْتَدِلٌ مُعْتَدِلٌ مِنْ  
صَفَاتِهِ وَهُنَّ الْعَرَةُ وَالْحَكْمَةُ

[٣٤] قوله وَمَعْصَفُ لَا تَنْعُودَ بِحَقِّ (لَا إِلَهَ)، أَيْ مَعْصَفُ لَا إِلَهَ  
(لَا إِلَهَ لَيْسَ كُبَّ يَقُولُ أَهْنَ اسْطَلَ لَا حَالَنَ وَلَا رَازِقَ لَا  
إِلَهَ) لَأَنَّ هَذَا تَوْحِيدُ الْأَزْوَاجِ يَقْرَأُ بِهِ الْمُشْرِكُونَ، وَهُمْ لَا  
يَظْرِفُونَ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ، نَالَ تَعَاصِي ▶ إِنَّهُمْ كَانُوكُمْ إِذَا فَلَلْتُمْ لَأَنَّهُمْ  
إِلَّا أَنَّهُ يَسْتَكْبِرُونَ ▶ فَقَرْلَوْلُونَ لَبْ تَرِكَلَا نَالَهُنَّ يَسْتَكْبِرُونَ◀  
(الصاغُت ٣٥-٣٦) أَنَّهُمْ، أَيْ، مَعْبُودَاتِهِ ▶ يَسْتَكْبِرُونَ◀  
يَعْرُونَ الرَّسُولَ ﷺ وَصَفَرُهُ سَالِمُهُ وَلَجَوْنُ لَأَهِ قَالَ لَهُمْ  
قُرْلَوَا لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ، وَهُنَّ مُنْ عِبَادَةِ الْأَصْنَامِ

ولما قال لهم قولوا لا إله إلا الله، قاتلوا **﴿أَتَكُلُّ**  
**إِلَيْهِ إِلَهٌ إِلَّا هُنَّا لَنَا نُحْكَمُ﴾** (من ٤٠) يحسون الآية  
 منعددة.

فدل على أن معها لا معبود بحق (إلا الله)، ولو كان  
 معها لا حالي ولا رافق إلا الله، فإن هذا يقررون به ولا  
 يمارون به ولو كان هذا معها، ما انتهى من قول لا إله إلا  
 الله، لأنهم يقولون إذا سلوا من حلق السماوات والأرض؟  
 يصررون الله، إذا سلوا من الذي يتعلق؟ من الذي يررق؟ من  
 الذي يحيي ويميت؟ ويدبر الأرض؟ يقولون الله هم  
 يخترون بهذا ولو كان هذا معن لا إله إلا الله لأفروا بهذا،  
 لكن معها لا معبود بحق إلا الله

لتركت لا معبود إلا الله هذا علط كبير، لأن المعبودات  
 كلها تكون هي الله - تعالى الله عن هذا - لكن إذا قيدتها  
 وقلت بحق انتفت المعبودات كلها إلا الله سبحانه وتعالى،  
 لا بد أن تقول، لا معبود حق، أولاً لا معبود بحق إلا الله، ثم  
 بين ذلك على لفظ الكلمة

لا إله غير، من للعروبة عما سوى الله،  
 إلا الله هذا إثبات للعروبة له وحده لا شريك له.

وَتَسْبِيرُهَا الَّذِي يَوْصِحُهَا قَوْلُهُ تَعَالَى ﴿٤٣﴾ قَالَ  
إِنَّكُمْ لَا أَبْرُو وَقَوْسِيَ إِنِّي بِرَأْيِكُمْ مُسْتَعْبِثُنَّ إِنَّمَا أَلْوَى  
نَظَرِكُمْ فَإِنَّمَا سَبَّهُمْ بِمَا جَعَلَهُمْ كُلَّهُمْ بَاقِيَةً فِي عَيْنِيهِمْ لَعْنَاهُمْ  
بِرَجْمَوْنَ﴾ (الرَّحْمَن ٢٨-٢٩) [٣٥]

مَلَّا إِنَّهُ إِلَّا أَنَّهُ تَشَبَّهُ عَلَى سَبِّي وَالْإِثْنَاتِ، وَلَا يَدْعُونِي  
الْوَحْدَةُ مِنَ النَّعْيِ وَالْإِثْنَاتُ لَا يَكْفِيُ الْإِثْنَاتُ وَحْدَهُ، وَلَا  
يَكْفِيُ النَّعْيُ وَحْدَهُ، بَلْ لَا يَدْعُ مِنَ النَّعْيِ وَالْإِثْنَاتِ كَمَا قَالَ  
تَعَالَى ﴿مَنْ يَكْفُرُ بِالْكَوْثُرِ وَلَوْزُورْ يَكْفُرُ﴾ (الْقَرْآن ٢٥٦)  
﴿وَأَقْبَلُوا إِلَيَّهُ لَا يَرْجِعُونَ، كَتَبْنَا لَهُمْ﴾ (السَّاجِدَة ٣٦)

مَلَوْ نَفَتْ إِلَهُ إِنَّهُ هَذَا لَا يَكْفِيُ، الْإِلَاتُ إِلَهُ، وَالْعَرَى  
إِلَهُ، وَسَاءَ إِنَّهُ كُلُّ الْأَسَامِ تَسْعَ إِلَهًا

فَلَا يَدْعُ أَنْ تَنْفُولَ لَا إِلَهُ، إِلَّا إِلَهُ، مَلَّا يَدْعُ مِنَ الْجَمِيعِ بَيْنِ  
النَّعْيِ وَالْإِثْنَاتِ حَتَّى يَتَحْقِّقَ الْوَحْدَةُ وَيَسْتَغْشَى الشَّرُكُ  
[٣٦] حِيرَ مَا يَفْسُرُ الْقَرْآنُ الْقَرْآنُ، مَلَّا إِلَهُ إِلَّا إِلَهُ مُسْرِهَا إِلَهُ  
فِي الْقَرْآنِ، وَدَلِكَ فِي قَوْلِ التَّخْلِيلِ عَلَيْهِ الْعُصَلَةِ وَالسَّلَامِ فِيمَا  
ذَكَرَ اللَّهُ عَنْهُ ﴿إِنِّي بِرَأْيِكُمْ﴾ هَذَا النَّعْيُ لَا إِنَّهُ، ﴿إِلَّا أَلْوَى  
نَظَرِكُمْ﴾ يَعْسِي (لَا إِلَهُ)، هَذَا الْإِثْنَاتُ

جَهَدُهُ الْأَبْيَةِ تَسْبِيرُ مَعْسِي لَا إِنَّهُ إِلَّا إِلَهُ تَعَالَى

و قوله تعالى ﴿ قُلْ يَكْفُرُ الظِّنَّ بِعَذَابًا إِنْ سَخَّرْتُمْ  
سَرَّمْ بَيْتَنَا وَبَيْتَنَّ الْأَسْمَاءِ إِلَّا أَنَّهُ لَا يُشَرِّكُ بِهِ مَا لَمْ يَرَهُ شَهَدَنَا وَلَا  
يَشْهُدَ بِعْدَهُ شَهَادَةً أَزْيَادًا فَإِنْ دُورَ أَفْرُ هُنَّ حَوَّلُوا فَلَمْ يَعْلَمُوا  
أَنْتَهُمْ دُوَّا هَلْ أَشْتَرِمُوكَ ﴾ (آل عمران ٦٤) (٣٦)

[٣٦] وقوله تعالى ﴿ قُلْ يَكْفُرُ الظِّنَّ بِعَذَابًا إِنْ سَخَّرْتُمْ سَرَّمْ  
بَيْتَ وَبَيْتَنَّ الْأَسْمَاءِ إِلَّا أَنَّهُ لَا يُشَرِّكُ بِهِ مَا لَمْ يَرَهُ شَهَدَنَا ﴾ هذه الآية من  
سورة آل عمران مررت هي وعد سهران الصارى الذين قدموها  
على النبي ﷺ وبما ذرروه وسائلوه، وحصل لهم وبه كلام  
طويل، وهم صارى من صارى العرب، وهي النهاية طلب  
النبي ﷺ منهم المساعدة ﴿ قُلْ لَئِنْ تَأْتُوا بِعَذَابَنَا وَإِنْ تَأْتُوهُ  
رَبَّكُمْ نَأْتُكُمْ بِأَنْتُمْ وَأَنْتُمْ لَهُمْ بَاهِلُ فَتَبَرَّكَ لَكُمْ أَفْوَهُ  
عَلَى الْمُكْثِرِينَ ﴾ (آل عمران ٦١)

فلم يطلب منهم المساعدة حاصروا ولم يباهلو عليه الصلة  
والسلام، ودفعوا له العبرية لأنهم يطهرون أنفسهم على باطل،  
رأيه رسول الله ﷺ.

باطل، أي، مدعا باللعنة على الكاذب صاد، وكأنوا  
يعلمون لهم هم الكاذبون، ولو باهلو، لتركت عليهم النار

وأحرارتهم في مكانتهم، فطالوا - لا، لكن تدفع الحجرة ولا  
باحتلكم، فليس النبي ﷺ منهم الحجرة، فقد تبيّن لهم أن الله  
أمر بما في هذه الآية

وهذه الآية فيها معرّض لا إله إلا الله، قوله **﴿الْاَكْفَارُ﴾**  
هذا الغافر، وقوله **﴿يَا لَمَّا نَهَى﴾** هذا الإثبات، وهذا هو  
العدل الذي قامت له السماوات والأرض، فالسموات  
والأرض قامت على التوحيد والعدل لا شريك في عبادته شيئاً  
لا المسيح الذي ترعنون أنه رب وتعذرون من دون الله، ولا  
غير المسيح ولا محمد عليه الصلاة والسلام ولا أحد من  
الأئمة ولا من الصالحين ولا من الأولياء، **﴿الْاَكْفَارُ يَا لَمَّا نَهَى﴾**

**﴿وَلَا يَأْتِيَنَّ بَعْضَ هَؤُلَاءِ أَنْ يُؤْتَوْنَ الْفُلُوْنَ﴾** كما اتخدتم  
الأسباب والرهبانيات من دون الله تعالى. **﴿الْمُكَذِّبُوْنَ**  
**الشَّاكِرُوْنَ وَرَدِيقُكُلُّهُمْ أَنْكَارًا فِي دُرُّبِ الْأَوَّلِيَّاتِ** التي  
مزّيكم **وَنَا أَنْزَلْنَا إِلَّا يَعْتَذِرُوا إِنَّهَا رَهْبَانَا** **﴿الترهبة**  
**وَنَحْنُ نَهَدِي الْأَحْسَارَ وَالرَّهَبَانَ منْ دُونِ اللهِ يَتَّهِي رَسُولُ اللهِ**  
**فِي أَنَّ طَاعَتْهُمْ مِّنْ تَحْلِيلٍ مَّا حَرَمَهُ وَنَحْرِمُ مَا أَحْلَى**

الله<sup>١</sup> هذا معنٰى التحادهم أرباباً من دون الله، إذا كانوا يحصلون ما حرم الله ويحرمون ما أحله فإذا أطلق عوهم في ذلك، فقد أخدوهم لرباباً، لأن الذي يشرع للناس ويحلل ويهaram هو الله سبحانه وتعالى

﴿فَلَمْ يَقُولُوا﴾ ولم يقلوا دعوة التوحيد ﴿فَقُولُوا أَشْهَدُوا بِأَنَّ مَا تَلَوُتُ﴾ أشهدوهم على أنكم موحدون وأنتم كفار، ببرأ لهم بطلان ما هم عليه، ففي هذه الآية البراءة من دين المشركين والمصارحة بذلك، أشهدوا بأنّا مسلمون، ففي هذا وجوب إعلان بطلان ما عليه المشركون وعدم السكوت عن ذلك، والإعلان عن بطلان الشرك والرد على أهل

والخلاصة.

أن لا إله إلا الله لها ركائز هما النفي والإثبات، فإذا قيل لك: ما هي أركان لا إله إلا الله، تقول: النفي والإثبات.

(١) انظر حديث عدنى بن حاتم رضي الله عنه، الذي أخرجه الفزيلي (٩٥٠-٩٥٢)، وفيه قال رسول الله ﷺ: «أَنَا بَيْمَه لَمْ يَكُونُوا يَعْدُونِهِمْ، وَلَكُمْ كَانُوا إِذَا أَخْلَقُوا نَبِيًّا اسْتَحْلَمُوهُ، وَإِذْ سَرَّوْهُ عَلَيْهِمْ ثَنَاءً سَرَّهُوهُ».

وشر وطنها سمعة لا تُنفع إلا بهذه، الشر وطن ظلمها يعطيهم  
بنشرله:

علم بغير إخلاص وصدق  
مع صحة والتبرد والقبول لها  
فالعلم منه الجهل، والذي يقول: لا إله إلا الله  
بساته ويجهل معناها هذا لا تسعه لا إله إلا الله  
والبيهقي: ملا يكُون معه ثبات، لأن بعض الناس قد يعلم  
معناها ولكن عنده ثبات في ذلك، طبع عليه صحيح، لا  
يبد أن يكون عنده بغير بلا إله إلا الله وأنها حقيقة  
والإخلاص منه الشرك بعض الناس يقول: لا إله  
إلا الله، ولكنه لا يترك الشرك، مثل ما هو الواقع الآن عبد  
عبدة المفهور، هزلاً لا تسعهم لا إله إلا الله، لأن من شرط طه  
ترك الشرك

والصلوة حمدَ الْكَدْبِ، لَا إِلَهَ مُسَاجِفُونَ لَا إِلَهَ  
إِلَّا إِلَهٌ لَكُمْ كَادِبُونَ فِي نَلَوْبِهِمْ، لَا يَعْتَدُونَ مُسَاعِهَا، قَالَ  
اللهُ نَعَالِي ﴿٦﴾ كَذَلِكَ الْكَتَبُونَ كَلَّا تَنْهَى إِنَّكَ رَسُولُنَا وَاللهُ  
يَعْلَمُ إِنَّكَ رَسُولُنَا وَاللهُ بَتَّهُ إِنَّ الْكَتَبَيْنِ لَكَبِيرُكَ هَذِهِ  
أَنْتَنِيهِ حَمْدَةٌ﴾ [المسدرون ١-٢]

والمحببة أن تكون سجناً لهؤلاء الكلمة ولائلاً لأهلها، أما الذي لا يحبها أو لا يحب أهلها فإنها لا تسعه والانطهاد ضد الإعراض والترك، وهو الانقياد لما تدل عليه من عادة الله ورده، لا شريك له وامتثال أوامرها، ما دامت عترفت وشهدت أنه لا إله إلا الله يلزمك أن تقاضي لاحكامه ورتبه، أما أن تقول لا إله إلا الله، ولا تقاضي لاحكام الله وشرعه فإنها لا تنفعك لا إله إلا الله

والقبول القبول العملي للرد، بل لا ترد شيئاً من حفرق لا إله إلا الله وما تدل عليه مل تقبل كل ما تدل عليه لا إله إلا الله، تقبله تقبله صحيحاً

وريثة شرط ثامن

وريثة ناسها الكفران بما

مع الإله من الأشياء خد إليها

أي البراءة من الشرك، فلا يكون سجناً حتى يهراً من الشرك: «وَلَا كُلُّ إِيمَانٍ لِأَيْدِيهِ وَلَا كُوْنَيْهِ إِنَّمَا يَعْلَمُ بِمَا يَنْهَا تَبْلُغُونَ» (المرسوم . ٢٦).

هذه شروط لا إله إلا الله، ثانية شروط

وَدَلِيلٌ شَهادَةً أَنَّ مُحَمَّداً رَسُولَ اللَّهِ قَوْلُهُ «لَقَدْ جَاءَكُمْ رِزْقًا مِّنْ أَنْفُسِكُمْ فَلَا يُرِيدُ عَلَيْهِمْ سُوءٌ مُّبِينٌ حَرِيصٌ عَلَيْهِمْ بِالْتَّهْبِيَّةِ رَءُوفٌ رَّءُوفٌ»  
 (التوره: ١٦٨). (٣٧)

(٣٧) الركيـن الأول من أركـان الإسـلام مـكون من شـهادـتين  
 الأولى: شـهادـة أـن لـا إـله إـلا إـله  
 والثـاني: شـهادـة أـن مـحمدـاً رـسـولـاً اللـهـ  
 بهـما رـكـنـ واحدـ، الشـهـادـةـ الـأـولـ يـعـنيـ الـاخـلاـصـ فيـ  
 العـادـةـ، وـالـشـهـادـةـ الـثـانـيـ يـعـنيـ مـاتـابـةـ الرـسـولـ ﷺ  
 وـدـلـيلـ شـهـادـةـ أـنـ مـحمدـاـ رـسـولـ اللـهـ قـوـلـهـ «لَقَدْ جَاءَكُمْ  
 رِزْقًا مِّنْ أَنْفُسِكُمْ فَلَا يُرِيدُ عَلَيْهِمْ سُوءٌ مُّبِينٌ حَرِيصٌ  
 عَلَيْهِمْ بِالْتَّهْبِيَّةِ رَءُوفٌ رَّءُوفٌ» وـأـدـلةـ شـهـادـةـ أـنـ  
 مـحمدـاـ رـسـولـ اللـهـ كـثـيرـاـ مـنـ الـكـتـابـ وـالـسـنةـ وـالـمـعـجزـاتـ  
 الـبـاهـرـاتـ الدـالـةـ عـلـىـ رـسـالـتـهـ ﷺ، وـمـنـ الـكـتـابـ هـذـهـ الـآيـةـ،  
 يـقـولـ نـعـالـىـ «لَقَدْ جَاءَكُمْ رِزْقًا مِّنْ أَنْفُسِكُمْ فَلَا يُرِيدُ  
 عَلَيْهِمْ سُوءٌ مُّبِينٌ حَرِيصٌ عَلَيْهِمْ بِالْتَّهْبِيَّةِ رَءُوفٌ  
 رَّءُوفٌ»

هذه شهادة من الله لهذا الرسول ﷺ ببرسالة وبيان  
صحتها.

قوله تعالى للقد جاءكم اللام هذه لام القسم، وفيها  
قسم مفتر، تفتير، والله للقد جاءكم

قد: حرف تحقيق وتأكيد بعد تأكيد

جاءكم أليها الناس، هذا خطاب لجميع الناس، لأن  
رسالته ﷺ عامة لجميع الثقلين، الإنس والجن

رسول. هو من أوصى إليه شرع وأمير بتبليمه، سمي  
رسولاً لأنه مرسل من قبل الله سبحانه وتعالى

وسألكم أي س حكم من الشر، وليس ملائكة من  
الملائكة، وهذه سمة الله سبحانه وتعالى أنه يرسل إلى البشر  
رسالتهم من أجل البيان، ومن أجل أن ينهاطوا معهم،  
ولا لهم بعرفوبة لو أرسل إليهم ملائكة ما استطاعوا أن  
يتحاطروا به، لأنهم ليس من جهنهم، ولبعض لا يقدرون على  
رؤية الملك لأنهم ليس من جهنهم من رحمته سبحانه  
وتعالى أن أرسل إلى الناس رسولاً من جهنهم، بل ومن  
العرب ومن الشرف بيوت العرب سبباً، من بي هاشم الدين

هم أشرف أنساب قریش، وغريش أشرف أنساب العرب،  
 فهو خيار من خيار، يعبر عنونه، ويصر عنون شخصه، ويصر عنون  
سمه، ويصر عنون قبيلته، ويصر عنون بلاده، ولو كانوا لا يصر عنونه  
كيف يصروفه؟ ولو كان يعبر عنهم كيف يفهمون كلامه؟  
﴿خَيْرٌ مِّنْ مَا يَصْرُونَ﴾

### قوله تعالى يصيّر على ما

ما عنت يصيّر ما يشنّ عليكم، العنت معناه التعب  
والعنفة، والرسول ﷺ شى عليه ما يشنّ على أنه، وكان لا  
يريد لها المثقة وأسماه يريد لها اليسر والسهولة

ولذلك حامت شرعيته <sup>عليه سهلة سهلة</sup> قال <sup>عليه سهلة سهلة</sup> دينت  
بالحبيبة السهلة <sup>(١)</sup> نال تعالى **﴿وَمَا جَعَلْنَا مُتَكَبِّرِي الْأَرْضِ  
يَنْخَرِجُ﴾** (الحج ٧٨)

ونال **﴿مَا يُرِيدُ أَهْلُ لِتَحْكُمَ عَلَيْهِمْ فَمَنْ خَرَجَ﴾**  
(الإمامية ٦) شرعيته سهلة تماشى مع قدرة الناس واستطاعتهم  
المكلفين ولا تحملهم ما لا يطيقون.

١- أخرجه أحمد ٦٣٣/٢٦ (٢٢٢٩٦) من حديث أبي إبراهيم الباعظي  
رسى له عنه

ولهذا كان النبي ﷺ يحب لهم التبرير، وما حب بين أمرابن إلا احتار أيسرها مالم يكن إثنا، وكان يحب أن يأتي بالعمل وينظره شفقة بانت، يترك العمل وهو يحب أن يأتي به من الأعمال الصالحة من أجل أن لا يشق على أنت، هذه من معاناته، أنه يشق عليه ما يشق على أنت، ويسر سرورها، ويفرح بمرحها، ومن كانت هذه صفت ملا شك أنه لا يأتي إلا بالخير والرحمة 

حربيص عليكم، أي على هدايتكم وآخر احلكم من الطلبات إلى الوراء، ولذلك كان يتحمّل المشاق في دعوة الناس على لهذا لهم وأسر اسهم من الطلبات إلى الوراء حتى فعل الله له **﴿لَكُمْ يَتْمِمُونَ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ﴾** (آل عمران: ٢٣) أي لعنةك مهلك بعثت أن لا يكترووا ملزمين من أجل العرض عليهم، فلا تحرج عليهم، وهذا من كمال صفة 

**﴿بِالْمُقْرِبَاتِ نَرْفَقُ رَحْمَةً﴾**

رافق من الرأفة وهي الرفق واللطف.

رحمهم: وصفه بالرحمة وليس بعلفط **﴿فَمَا رَأَيْتَ فِي الْأَوْيَاتِ لَهُمْ وَلَوْ كُنُتْ كُلُّهُمْ عَلِيطًا قُلْبًا لَا يَخْطُوا بِسَرَرِهِ﴾** (آل عمران: ٢٤)

كان **رسوله** متراقباً مع المؤمنين، يحصن لهم جانبه  
ويستقلهم بالشر والمحنة والمطف والإحسان. هذه من  
صفاته **الثانية**

ذكر الله حسن صفات في هذا الرسول **رسوله**

الأولى: أَنْ يَنْكِمُ.

الثانية: عزيزٌ عَلَيْهِ مَا هَمَّ.

الثالثة: حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ.

الرابعة: بِالْمُؤْمِنِينَ رَزُوفٌ.

الخامسة: رَحِيمٌ

حسن صفات من صفات هذا النبي **رسوله** وحسن المؤمنين  
بالمرأة والمرحمة لآباء **رسوله** كان علبيطاً على المشركيين  
والمعادين، يحصن لعوبه الله سبحانه وتعالى، كما قال  
 تعالى: «**إِنَّمَا الَّذِينَ خَيَّبُوا السَّكُنَىَ رَأَيْتُمُوهُنَّا لَظَّفَنَّهُمْ  
وَمَا أَنْتُمْ جَهَنَّمَ تَرْكَتُمُ التَّبِيرَ» (الروم: ٦٢) الرحمة والرأفة  
 خاصة بالمؤمنين، وهكذا المؤمنون يحصلون مع بعضهم  
 «**لَمْ يَمْسِكْ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ سَلَّمُوا إِذَا دَأَدُوا عَلَى الْكَثَارِ رُحْمَةً يَهُمْ**» (فتح**

وَعَسْ شَهَادَةُ أَنَّ مُحَمَّداً رَسُولَ اللَّهِ طَاعَتْهُ فِيمَا  
أَمْرَ، وَنَصْدِيقَةُ فِيمَا أَخْبَرَ، وَاحْتَدَارُ مَا عَنْهُ بِهِ  
وَرَجْزُهُ، وَإِنْ لَا يُعِيدَ اللَّهُ إِلَّا بِمَا شَرَعَ . [٢٨]

[٢٨] شهادة أنَّ مُحَمَّداً رَسُولَ اللَّهِ لَهَا معنى وَيَنْتَصِرُ لِبَتْ  
لَعْنَهُ يَقَالُ هُنْظَهُ فِيمَا أَنْ تَعْرُفُ بِلِسَانِكَ وَيَقُولُ أَنَّهُ  
رَسُولُ اللَّهِ نَطَقَ بِلِسَانِكَ وَتَعْمَدَ دَلْكَ مَقْتُلَكَ أَنَّهُ رَسُولُ اللَّهِ  
كَمَا اتَّلَعَضَ بِاللَّسَانِ وَالْإِسْكَارِ مَالْقَلْبِ مَهْدِهُ طَرِيقُ الْمَاهِفِينِ  
كَمَا أَخْبَرَ اللَّهُ عَنْهُمْ حَوْلَهُ «إِنَّمَا يَعْلَمُ اللَّهُمَّ مَا تَوَاتَّهُ إِلَيْكَ  
رَسُولُكَ لَكُوْنُكَ وَلَكَ شَوْرُونُكَ وَلَكَ يَتَهُّدُ إِلَيْكَ الْكَبُورُونَ  
الْكَبُورُونَ لَهُمْ لَنْهَمُ جَنَّةً» (الْمَاضِيُّونَ ٢٠٦) جَعَلُوا  
أَيْمَانَهُمْ أَيْ شَهَادَاتِهِمْ سَرَّةً يَسْتَرُونَ بِهَا، فَصَدَّوْا عَنْ  
سَبِيلِ اللَّهِ، هَذِلَ عَلَى رَدِ الْعَنْ بِاللَّسَانِ لَا يَكْنِي

وَكَذَلِكَ اعْتَنَادُ الْعَبْدِ بِعَدْهُمْ الْعَنْ بِاللَّسَانِ لَعْنَ يَغْتَرِ  
عَلَى الْعَزَّ أَيْضًا لَا يَكْنِي . فَإِنَّ الْمُشْرِكِينَ يَعْلَمُونَ أَنَّهُ رَسُولُ  
الله لَكُوْنِهِ يَعْلَمُونَ، كَمَا قَالَ تَعَالَى «قَدْ عَلِمَ اللَّهُمَّ لَيَحْرِكَ الْهَيْثِيُّ  
يَتَوَلَّهُ لَهُمْ لَا يَتَكَبَّرُونَكَ وَلَكِنَّ الْكَبُورِيُّونَ يَعْلَمُونَ لَكُوْنَهُ يَعْلَمُونَ»  
(الْأَنْعَامَ ٣٣). يَهُمْ يَغْلُوْهُمْ يَعْتَزِزُونَ بِالْمَسَالَةِ، وَيَعْرُمُونَ أَنَّهُ  
رَسُولُ اللَّهِ، لَكِنَّ مَعْهُمُ الْكَبُرُ وَمَعْهُمُ الْعَادُ مِنَ الْأَفْرَارِ  
بِرِسَالَتِهِ

و كذلك سعهم الحسد كما عند اليهود و عند مشركي العرب، وكان أبو حبيب عسرة بن هشام يعترض يقول: كم سعى و منع هاشم مناوسين في كل الأمور لكنهم فالوا، برسول وليس سكّم رسول من ابن ماتي برسول؟ ملذتك انكرروا رسالتك حتّى اليس هاشم<sup>(١)</sup>

ويقول أبو طالب في قصيده

ولقد علمت بأن دين محمد من حير أديان البرية فيما لولا العلامة أو خيار عيبة لو زدته سبعين مثلك فيما يعترض عليه برسالة محمد لكن سمعت الحمية الجاهلية القويمة فلم يكتف رسل الدين عند المطلب الذي هو عادة الأقسام، فهم يعتزّون بسيوفهم بغلوبهم، فلا يكتفي الاعتراف بالقلب أنه رسول الله بل لا بد أن ينطلق برسالاته

نعم لا يكتفي العطش باللسان والاعتراف بالقلب، بل لا بد من أمر ثالث وهو الإتيان فما إن تناهى به «فاللهم إنا نستغفلك و نتضرع إلىك و نائباً عن أمّة المؤمنين لعلّ نعمتُك تلطف بهم»

(١) انظر «البرة البرية» لابن حشام ١٥٦ صـ استماع فريض الى مراده

الْعَلِيُّوكَ) (الأمْرَاف ١٥٧) حَتَّى لَوْ بَصَرَ مَثْلَ أَبِي طَالِبٍ  
وَحَامِي دُورِهِ وَهُوَ يَعْرِفُ أَنَّهُ رَسُولَ اللَّهِ الَّذِي لَمْ يَنْتَهِ، فَإِنَّهُ  
لَا يَسْتَطِعُ بَعْدَمِ حَتَّى يَتَّبِعَهُ، وَلَهُذَا قَبْلُ الشِّعْرِ وَمِنْ شَهَادَةِ أَنَّ  
مُحَمَّداً رَسُولُ اللَّهِ طَاعَهُ نَبِيُّ الْأَنْوَارِ وَنَصَابِيقَهُ نَبِيُّ الْأَخْرِيِّ،  
وَمِنْ حَثَابِ مَا يَهْيِي عَبَرَهُ وَرَجَرَهُ وَأَنَّ لَا يَبْعَدُ اللَّهُ إِلَّا يَبْشُرُ  
عِلْمًا مَدْعُومًا مَعَ الْأَهْرَافِ بِرَسْكَهُ طَاهِرًا وَمَاطِلًا وَاعْتَقَادًا، وَلَا  
مَدْعُومًا مَعَ اتِّبَاعِهِ، وَيَتَّسِعُصُّ دُلُكُّهُ مِنْ هَذِهِ الْأَرْبِعَ كَمَاتِ النَّبِيِّ  
دَكْرُهَا الشِّعْرُ رَحْمَةُ اللَّهِ

الأولى طاعته بغير أمر، يقول الله جل وعلا **﴿مَنْ يُطِّلِعُ**  
الرسول **فَقَدْ أطْلَعَ اللَّهَ﴾** [آل عمران: ٣٠] ويقول سبحانه **﴿وَمَا**  
**أَرَكَلَّا مِنْ رَسُولٍ إِلَّا يُطْكِعُ بِيَدِنِّبِ الْقَوْمِ﴾** [آل عمران: ٦٦]  
فتكون طاعة الرسول مع طاعة سبحانه وتعالى، وفرون معصية  
الرسول مع معصيته **﴿وَمَنْ يَتَّبِعْ أَنَّهَ رَسُولُنَا فَإِنَّ لَهُ سَارِجَهُمْ**  
**حَسِيبَهُ يَهْبَأْ لَهُمْ﴾** [العنكبوت: ٢٢] وقال **﴿إِنَّ شَفَاعَةَ الْمُتَّقِّدِرُونَ﴾**  
الثور [٥١] وقال **﴿وَلَيَسِّعُ اكْرَمُرَأْسَكُمْ تَلْكُمْ رَزْحُونَ﴾** [النور:  
١٦] ملا يد من طاعت **﴿لَهُمْ﴾** الذي يشهد أنه رسول الله تلزم  
طاعته بما أمر لقوله تعالى **﴿وَمَا مَا ذَكَرْتُمْ إِذْبَوْلَ تَعْشِدُوهُ وَمَا**  
**سَكَمْ عَنْهُمْ يَتَّهِيُونَ﴾** [العنكبوت: ٧]

وقوله : « طَبِعَهُدُرُ الْكُوْنِ بِخَالِقِهِ عَنْ لَشَوِّهِ، أَنْ شَيْءِهِمْ فَتَّأْذِرُ  
بِعَوْنَاهُ عَذَابَ الْيَمَّةِ » (الشور ٦٣) عن أمره ، أي من أمر  
الرسول ﷺ فلا بد من طاعة الرسول ﷺ

الثانية . تصديقه فيما أخر ، لأن الرسول ﷺ أخبر عن  
أمر رثيرة محبة ، أخر عن الله وعن الصالحة ، وأخر عن  
أمر عاتبة ، وأخر عن أمور مستقبلة من قيام الساعة وأثر انتطاف  
الساعة والجنة والدار ، وأخر عن أمور ماضية عن أحوال  
الآدمي السابقة ، فلا بد من تصديقه فيما أخر ، لأنه صدق لا  
كتاب فيه ، فقال تعالى : « وَمَا يَنْهَا عَنِ التَّوْكِيدِ إِلَّا زَرْعَةٌ  
بُرْحَنٌ » [النجم ٤-٢] .

الرسول ﷺ لا يتكلّم بهذه الأحاديث أو هذه الأوامر  
والمواعي لا يتكلّم بشيء من هذه عليه الصلاة والسلام ، إما  
يتكلّم بروح من الله غير روح الخبراء صدق ، ومن لم يصدقه  
فيما أخبر وليس بزعم ولا صادق في شهادته أنه رسول الله ،  
كيف يشهد أنه رسول الله ويكتبه في أحاديث كيف يشهد أنه  
رسول الله ولا يطبع أمره ١٩.

الثالثة اعتقاد ما بهم عن رسوله اعتقاد ما بهم عن  
الرسول ﷺ بهلاك عن الفؤول وأفعال وصفات كثيرة ، ولا

يُمْسِكُ إِلَّا عَنْ شَيْءٍ، فَهُوَ ضَرُورٌ وَلَا شَرٌ، وَلَا يَأْمُرُ إِلَّا بِشَيْءٍ،  
فَهُوَ حِيرَةٌ وَلَا يَرِيهُ بِرٌ، فَإِذَا لَمْ يَحْتَضِ الْعَدْ مَا نَهَىْ عَنْهُ رَسُولُ اللَّهِ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَمْ يَكُنْ شَاغِلًا لَهُ بِالْمُرْسَالَةِ مُلْحَاظًا مُتَافِقًا، كَيْفَ يَنْهَا  
أَنَّهُ رَسُولَ اللَّهِ وَلَا يَحْتَضِ مَا يَهْبِطُ عَنْهُ الرَّسُولُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَاللهُ تَعَالَى  
يَقُولُ {وَمَا يَنْهَاكُمُ الرَّسُولُ تَحْسِلُونَ وَمَا يَنْهَاكُمُ عَنْهُ مَا تَهْبِطُوا} (الْأَنْتَرُ ٧) قَالَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ إِذَا سَهَّلْتُمْ عَنْهُ شَيْءًا فَاحْتُسُرُوهُ، وَإِذَا  
أَمْرَتُمْ سَاهِرَيْنَ فَانْتَرُوا عَنْهُ مَا أَسْتَطَعْتُمْ} (١) فَلَا يَدْعُ مِنْ احْتِسَابِ مَا  
يَهْبِطُ عَنْهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

الرابعة أن لا يُعَدُ الله إلا سارع تَقْبِيَةً في العبادات  
بما شرعه الله لرسوله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ملائكته بعادة لم يشرعها الرسول  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وإن كان قصده حسنة وإن كانت تزيد الأجر، لكن هذا  
عمل ياطل لأنه لم يأت به الرسول صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، البة لا ينكفي بل لا  
يعد من الاتباع

فالعبادات تقوية لا يصرخ الإنبياء بعبادات لم يشرعها  
رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قال رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنْ عَمِلَ عَمَلاً لِيُنْهَى

(١) أخرجه البخاري (٦٦٨٨)، ومسلم (١٢٢٧) من حديث أبي هريرة  
رضي الله عنه

عليه أمرنا فهر روى<sup>(١)</sup> وقال **رسوله**: «عليكم بستي وستة  
الصلوات، الراتبدين المهددين من معدني، نسخوا بها وعضاوا  
عليها بالموحدين، وإنماكم بمحذنات الأمور، فإن كل محدثة  
بدعة، وكل بدعة ضلالة»<sup>(٢)</sup>

فالإثنان بصلة لم يشر إليها رسول الله تعالى بـ بدعة سكرنة  
سهيّأ عنها، وإن قال بها ملاآن أو ملاآن، أو فعلتها من فعلها من  
الناس ما دامت خارجة عن معناه به الرسول **رسوله** فإنها بدعة  
وضلالة، فلا يهدى الله إلا ما شرع على الناس رسوله،  
والمحذنات والمرادفات كلها فعل باطل وبغض وصلال على  
من أثر بها وإن كان يقصد بها الحير ويريد الآخر، وإن العرفة  
ليت بالمقاصد، وإنما العرفة بالاسناع والطاعة والانتباه،  
ولو كما أحرزاها بأبي ساعده وستكثر من العادات ما شاء  
لما احتجنا إلى سمعة الرسول **رسوله**

ولتكن من رحمة الله بما لم يكلنا إلى عذرنا، ولم يكلنا  
إلى ملاآن وعلان من الناس، لأن هذه الأمور مردودها إلى

(١) سبق تطريبيه من ٢٦

(٢) أخرجه أبو داود (٤٦٠٧)، والترمذى (٢٦٧٦)، ورسن ماجه (٤٢٢)،  
وأحمد ٣٧٣/٢٩ (١٧١١) من حديث العرماني من سيرته

وَدِبْلُ الصَّلَاةِ وَالرِّزْكَةِ وَنَفِيرُ التَّوْحِيدِ قَوْلُهُ تَعَالَى  
 «وَمَا أَرْسَدَ إِلَّا يَعْدُوا أَهْلَهُ تَعْلِيمَنَاهُ الْيَقِينَ حَفْظَةً وَتَثْبِيتَهُ  
 الْكَلْزَةَ وَرَيْزُورًا لِلرَّكْزَةِ وَدِبْلَكَ دِبْلَهُ الْقِيمَةُ» (البيه ٥). [٣٩]

الشرع إلى الله ورسوله، ولا يصح منها إلا ما كان موافقاً لما  
 شرعه الله ورسوله، ففي هذا الانبعاث عن جميع الدفع، ومن  
 يندفع شيئاً في الدين لم يأت به الرسول ﷺ فإنه لم يشهد أنه  
 رسول الله، لم يشهد الشهادة الحقيقة، لأن الذي يشهد أنه  
 رسول الله ﷺ شهادة حقيقة يقتضي بما شرعه، ولا يحدث  
 شيئاً من عمله أو يصح شيئاً محدثاً من سنته

هذا معنى شهادة أن محمدًا رسول الله ليت الماءطاً تتطل  
 باللسان فقط من غير التراجم ومن غير عمل ومن غير تقييد بما  
 جاء به هذا الرسول ﷺ

(٣٩) فالصلوة هي الركن الثاني من أركان الإسلام، والزكوة  
 هي الركن الثالث وهي فريضة الصلاة في كتاب الله ، الصلاة  
 حصل بذبح ، والزكوة عمل مالي

ون قد قال أبو بكر الصديق رضي الله عنه: «رواية لأبياتهن  
 من عرق بين الصلاة والزكوة»<sup>(٤٠)</sup> لما امتنع أناس من دفع الزكوة

(٤٠) أخرجه البخاري (١٤٠٠)، ومسلم (٢٠)

بعد وفاة الرسول ﷺ ثناتهم أبو بكر رضي الله عنه وقيل  
واراهه لا يأتىليس من فرق بين الصلاة والمركبة راهه لم يسمى  
يقالاً - وهي رواية عنّا - كثروا بذلك لرسول الله ﷺ  
لذاته عليهم عليهما

فالمركبة حق واجب في الأموال، وهي ركن من أركان  
الإسلام، وهي فرقة الصلاة من كتب الله عز وجل هي كثير  
من الآيات ومنها هذه الآية ﴿وَمَا أَرْسَأْتُ إِلَّا يُعَذِّبُوا لَقَدْ خَلَقْتُمْ  
أَنْتُمْ حَكَمَةٍ وَيُنْهِيُّنَّ الظَّلَمَةَ وَرَبِّكُمْ أَنْكُمْ﴾

دليل التوحيد في أولها هي قوله تعالى . ﴿وَمَا أَرْسَأْتُ إِلَّا  
يُعَذِّبُوا لَقَدْ خَلَقْتُمْ لَهُ أَنْكُمْ﴾ هذا هو تفسير التوحيد، وهو عبادة  
الله مع الإخلاص له وترك عبادة ما سواه، فالذين يتوحّدون  
والعبادة بمحض واحد، ﴿تَقْرِيبُهُ لَهُ أَنْكُمْ﴾ أي العبادة، هذا  
تفسير التوحيد، لا كما يقوله علماء الكلام (نه الإفرار بأن  
الله هو الخالق) المخرج المحبّت لهذا توحيد البربرية،  
والمنظور هو توحيد الألوهية التي دعث إلىه الرسول، ولا  
يصر العسلم سلماً بلا إدرا حماه به.

أما من جاءه بتوحيد البربرية فقط بهذا ليس سلماً بدليل  
أن المشركيين يعتقدونه ويطلقونه وبعتر عنده ولهم يدخلهم

في الإسلام، ولم يسع من قتلهم وسي أمر لهم توحيدهم  
هذا لأنهم ليسوا موحدين لما أشركوا بالله غيره وإن في  
العبدة، هذا هو تفسير التوحيد من كتاب الله لا من كتب  
هؤلاء وعلان كتاب «الجهرة»<sup>(١)</sup> أو كتاب «العواقب»<sup>(٢)</sup> أو  
كتاب علماء الكلام، لا يزداد تفسير التوحيد من هذه الكتب  
وإذا يزداد من كتاب الله ومن شرعة رسول الله ﷺ ومن كتب  
أهل السنة والجماعة الذين ينتمون بكتاب الله وسنة رسول  
له ﷺ.

ودليل الصلاة في قوله تعالى **﴿وَيَقِيمُوا الصَّلَاةَ﴾** والمعنى  
أن يأتوا بها كما أمر الله عز وجل بشريفتها وأركانها وواجباتها،  
أو مجرد صورة الصلاة فإنها لا تكفي، وإنما لم يقل  
ويصلوا، بل قيل **وَيَقِيمُوا الصَّلَاةَ**، ولا تكون الصلاة فائضة  
إلا إذا أتى بها كما أمر الله سبحانه وتعالى، أما الذي يحصل  
مجرد صورة في أي وقت يشاء أو بدون طهارة وبدون  
حصانة، ولا يأتي بمتطلبات الصلاة، هذا لم يصل، ولهذا

(١) كتاب الجهرة التوحيد كتاب يقرر بدفه الأشاعرة ورب سيد المات  
كتيرة لمذهب أهل السنة والجماعة

(٢) كتاب «العواقب» في علم الكلام، للإيجي

نار **للسبي**، في صلاته الذي لا يطمن في صلاته قال له  
دارجع فصل دايرك لم تصل<sup>(١)</sup> ليس مقصودًا صرارة الصلاة  
من قيام وركوع وسجدة وخلوس فقط، ليس هذا المقصود،  
بل المقصود أن يزكي بها كما شرع الله سبحانه وتعالى  
منوبة لكل منطلقتها الشرعية

ثم ذكر دليل الركأة بقوله تعالى **وَبِرِيزْوَا الرَّكْوَةُ** أي  
يدفعوا الركأة للمسحفين لها، الذين ذكرهم الله تعالى هي  
قوله **إِنَّ الظَّنَفَ لِلثُّغْرَاءِ وَالشَّبَّاكِيِّ وَالشَّبَّيلِيِّ**  
**وَالثَّوَالِيِّ** طوبيهم في المأكاب والكتيرين ذرف سريل أقوه ذاتي  
**الشَّبَّيلِ فَرِيقَةُ زَيْنِ أَقْوَرَأَقَهُ عَيْنُ حَسَرِيَّكَيْزَر**» [النور: ٦٠]

ذكر نهاية مصادر وحصرها - (ابن) علاء يكتب صرفها  
في غير هذه المصادر الثمائية، فمن صرفها في غير مصادرها  
الثمانية لم يكن قد أدى الركأة ولو أعن أمرًا خالدة ملايين  
أو ملبيات وساعتها ركأة، ولا تكون ركأة حتى توسع في  
مواضعها التي حصرها الله تعالى فيها، هذا معنى إنتهاء الركأة،  
وأيضاً في وقتها، أي يخرجها وقت وجوبها، لا يتجاوزا

(١) أرجو البدرى (٢٧٧)، وسلم (٣٧٧) من حديث أبي هريرة، من  
له ع

و دليل الصيام ﴿ يَكْبِرَا الْجِنِّينَ وَ اسْتُرُوا كُلَّبَ عَلَيْهِمْ  
الصِّيَامُ كَمَا كُلِّبَ عَلَى الْجِنِّينَ مِنْ قَبْلِهِمْ لِئَلَّا تُؤْفَنُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٣]. [٢٠]

وبناءً على ذلك، عليه بها منه، أي لا يغتر بها مفرقاً أو  
حصاراً وإنما يغتر بها معاً له

هذه الأمور الثلاثة هي ﴿ وَيَنْهَا الْيَقِيْنُ ﴾ الدين العلة،  
القيمة. صفة لمحض مخلوق تقديره، دين العلة القيمة،  
أي: المستحبة.

### هذا دليل الصلة والرकابة وتفسير التوحيد

[٤٠] الصيام لا يجب إلا على المسلمين أما الكفار لو فعلوه  
ما يصح بهم حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول  
له ﴿ لَهُمْ أَكْثَرُهُمْ كُفَّارٌ ﴾، ما داموا على الكفر لأنهم لا تصحهم العبادات لا  
صيام ولا غير صيام، ولذلك حاط به العزامين خاصة  
لأنهم هم الذين يستحبون، وهم الذين يصح بهم الصيام،  
ويقبل منهم الصيام

﴿ كُلُّبَ عَلَيْهِمْ الصِّيَامُ ﴾ معنى كتب فرض، مثل قوله  
تعالى ﴿ كُلُّبَ عَلَيْهِمْ الْيَقِيْنُ الْيَقِيْنُ ﴾ [النور: ٤٦] يعني فرض  
عبيكم القتال، فالكتاب في كتاب الله مسمى الفرض.

﴿كُلُّ كُلْبٍ عَلَى الْبَرِّ بِمَا فِي أَنْفُسِهِمْ﴾ أي كما عرض على  
الذين من فلكم من الأمم، دليل على أن الصيام كان معروفاً  
بعد الأمم السابقة وهي الشرائع القديمة، ولم يختص به  
شريعة محمد ﷺ

والنفس قد تتغافل الصيام أنها هي من كبح جماحها  
وسيطرتها من الشهوات، وانه حل وعلا بين أنه شبه في حقيقته  
ولله على جميع الأمم، حتى في الجاهلية كان الصيام  
معروفاً، كانوا يصومون يوم عاشوراء

﴿لَتَأْتُمْ تَنْظُرُونَ﴾ هذا بيان للحكمة من الصيام، مطلعكم  
لتقولون بيان للحكمة هي مشروعية الصيام، وهو أنه يسب  
النفري؛ لأن الصيام يترك به الإنسان مأموراته وشهواته  
وسر غواياته تقرئ إلى الله سبحانه وتعالى يكتب النفرى، كما  
أنه يكسر أيضاً شهوة النفس وحدتها، لأن الشيطان يجري من  
ابن آدم سحرى الدم، فمع تداول الشهوات يسلط الشيطان،  
ومع ترك الشهوات يضعف سحرى الدم وبطء الشيطان عن  
المسلم ففي الصيام حصول النفرى التي هي جماع الحير كله  
وهذه دائمة الصيام أنه يسب النفرى، تقرئ الله سبحانه  
ونتعالى واتقاء العذارى والشهوات المحرمة؛ لأن الإنسان إذا

وَدِلِيلُ الْحَجَّ ▶ وَقَبْرُ عَلَى النَّاسِ جِئْنَ الْبَيْتَ مِنْ أَسْطَاعَ  
إِلَهٌ سَيِّلًا وَمَنْ كَفَرَ هَلَّ أَكْفَارُهُ عَنِ الْمُنْبَلِيْنَ ▶ (آل عمران  
[٤١] [٩٧]

ترك الصيام طاعة قد كان من ياب أولى أن يترك المحرمات.  
الصيام يدرسه على تحسب الحرام، ويؤديه على التمكن من  
نهى الأمارة بالسوء، وبطرد عنه الشيطان، وبليغه قوله  
للعدوة ولذلك تجد الصائم أقرب إلى الحبر من العطر،  
تحده بمحض على ثلاثة القرآن وعلى الصلاة. ويذهب إلى  
المسجد مسكراً، الصمام لبيه للطاعة وهلْيَة كل هذا داخل في  
قوله ▶ لَتَكُنْ تَذَكَّرُونَ

فالشاهد من الآية قوله ▶ كُلُّ حَيٍّ كُلُّهُ أَفِيَّامٌ ▶ هذا  
دليل على مرتبة الصيام، وسره بقوله ▶ شَهْرٌ رَّحْمَانٌ الْيَعْنَى  
أَسْرَارٌ هِيَ الْفَرْمَكُنُ ▶ (الفرة ١٨٥) لأن قوله ▶ كُلُّ حَيٍّ كُلُّهُ  
أَفِيَّامٌ ▶ مجلل سره بقوله ▶ فَمَنْ تَهَنَّ بِكُلِّهِ تَهَنَّ  
لَيْسَتْ ▶ (الفرة ١٨٦)

[١١] لدعى اليهود لهم مسلمون وأثنهم على دين إبراهيم  
فامنعواهم الله حل وعلا في هذه الآية وقال ▶ وَقَبْرُ عَلَى النَّاسِ  
جِئْنَ الْبَيْتَ مِنْ أَسْطَاعَ إِلَهٌ سَيِّلًا وَمَنْ كَفَرَ هَلَّ أَكْفَارُهُ عَنِ

**القطبيين**) فإن كُنْتُم مُسْلِمِينْ مُحْجُوراً لَأَنَّ اللَّهَ فَرِصَ سَعْيَ  
البَيْتِ عَلَى الْمُسْلِمِينْ، فَإِذَا لَمْ تُحْجُوراً وَأَبْيَتُمُ الْمَحْجُورَ مَهْدَا دَلِيلَ  
عَلَى أَنَّكُمْ لَتَمُّ مُسْلِمِينْ، وَلَتَمُّ عَلَى مَلَةِ إِبْرَاهِيمَ (وَمَنْ كَفَرَ  
فَإِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ هُنَّىٰ فِي الْكَلَّابِينَ)

وله، أي هذا فرض وحق رواه ب الله سعاده وتعالى  
على الناس.

سَعْيٌ: معناه في اللغةقصد

السَّعْيُ شَرْحًا. قَصْدُ الْكَبْيَةِ المُشَرَّعَةِ وَالْمُشَاعِرِ الْمُقْدَسَةِ  
فِي وَقْتٍ مُحَضَّرٍ لِأَدَاءِ عِبَادَاتٍ مُحَضَّرَةٍ وَهِيَ مُنَاسِنَةُ  
السَّعْيِ

سَعْيُ الْبَيْتِ، أَيِّ الْكَبْيَةِ، وَمَا حَوْلَهَا مِنَ الْمُشَاعِرِ تَابِعٌ  
لَهَا.

مِنْ اسْتِطَاعَةِ إِلَهِ سَيِّلَةٍ. هَذَا بَيَانُ شَرْطِ الرِّجُوبِ وَهُوَ  
الْاسْتِطَاعَةُ الْبَدِيَّةُ وَالْاسْتِطَاعَةُ الْمَالِيَّةُ، الْاسْتِطَاعَةُ الْبَدِيَّةُ يَارَ  
يَكُونُ قَادِرًا عَلَى الصَّنْيِّ وَالرِّكْوبِ وَالْإِقْتِلَالِ مِنْ بَلْدَهُ إِلَى مَكَةَ  
أَيِّ مَكَانٍ مِنَ الْأَرْضِ، هَذِهِ الْبَدِيَّةُ، يَسْرُّعُ الْمَاجِرُ عَجْرًا  
سَيِّلَةً كَالْمُرْبِضِ مِنْ هَذَا مُرْبِضًا وَالْكَبِيرِ الْهَرَمِ، هَذَا لِمَنْ عَدَهُ

استطاعة بدنية، فإن كانت هذه استطاعة مالية فإنه يجب من يحج عنه حججة الإسلام

أما الاستطاعة المالية فهي توفر المركب الذي يغله، الراحلة أو السيارة أو الطيارة أو النافورة كل وقت بحسبه، ويكون عنده مال يستطيع أن يوفر له المركب الذي يعتليه لأداء الحجع، وأيضاً الراد يكون عنده راد ويعقه له في السفر دهانًا وإلاتها، ولمن يموهم يكون عندهم كعابتهم إلى أن يرجع إليهم، فالراد معناه أن يكون عنده ما يكفيه في سفره ويكتفى من يحون من أولاده ووالديه وزوجته وكل من تلزمهم عقته يؤمن لهم ما يكتفون حتى يرجع إليهم بعد تأمين مدداد الدين إن كان عليه دينون، يكون هذا المال ماضلاً بعد مدداد الدين، فإذا توفر هذا يكون هذا هو سبيل، «الراد والراحلة»<sup>(١)</sup> كما في حديث ابن عباس رضي الله عنهما ومن لم يستطع، أي من ليس عنده راد ولا راحلة عليه

(١) انفرد الترمذى (٤١٣)، وابن ماجه (٢٨٩٦) من حديث ابن عمر رضي الله عنهما، وأخرجه ابن ماجه (٢٨٩٧) من حديث ابن عباس رضي الله عنهما

عليه حجٌّ لَا يُمْكِنُ مُسْتَطِيعٍ، فشَرْطُ وجوب الحجٍّ هو  
الاستطاعة

ولما كان الحجٌّ بِإِرْضِ الْهَبَطِ مِنْ كُلِّ أَفْطَارِ الْأَرْضِ،  
مِنْ كُلِّ حِجَّةٍ صَيْقَانٍ، وَيَحْتَاجُ إِلَى مَزْدَةٍ، وَهِيَ مُشَفَّةٌ وَنَعْبٌ،  
وَلَمْ يَحْصُلْ فِيهِ احْتَارٌ فِيمَنْ رَحْمَةُ اللَّهِ أَنْ جَعَلَهُ فِي الْعُصْرِ مَرَّةً  
وَاحِدَةً وَمَا رَادَ عَلَيْهَا فَهُوَ نَطْرَعٌ، هَذَا مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ سَبِّحَاهُ  
وَتَعَالَى حِلْمُهُ لَمْ يَرْجِعْهُ عَلَى الْعَسْلَمِ كُلَّ سَةٍ، كَمَا قَدِيلَ السَّيِّدُ  
الْمَسِيقُ: إِنَّ اللَّهَ هُوَ مَنْ عَلَيْكُمُ الْحِجَّةَ فَمَحْجُواً» قَالَ الْأَنْزُرُ مِنْ  
حَاسِنِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَكْلَ سَهْ بَا رَسُولَ اللَّهِ، سَكَتَ عَنْهُ  
الرَّسُولُ ﷺ نَمْ أَعْادَ السَّؤَالَ سَكَتَ عَنْهُ السَّيِّدُ ﷺ نَمْ أَعْدَ  
السَّؤَالَ قَدَّالَ السَّيِّدُ ﷺ «لَوْ فَلَتْ بَعْمَ لَوْ جَهَتْ وَلَمَا  
اسْتَطَعْتُمُ الْحِجَّةَ مَرَّةً وَاحِدَةً فَمَا زَادَ فَهُوَ نَطْرَعٌ»<sup>(١)</sup> هَذَا مِنْ  
رَحْمَةِ اللَّهِ.

وَفِوْلَهُ سَبِّحَاهُ «وَمَنْ كَفَرَ فَلَمْ يَأْتِ اللَّهَ بِنَعْمَةٍ» بِهِ  
ذِلْلِيْلُ عَلَى أَنْ مِنْ امْتَحَنُ عَنِ الْحِجَّةِ وَهُوَ يَفْتَرُ وَلَمْ يَحْجُّ فَلَاهُ

(١) اسْرَجَهُ الْإِمَامُ أَبْدِيلُهُ مِنْ «الْمُسْنَدُ» ١٠١/١ (٢٣٠)، وَابْرَاهِيمُ دَارِدُ  
(١٧٢٦)، وَالثَّانِي ١١١/٥ مِنْ حَدِيثِ مَنْ حَسِنَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا

كافر، لأن الله قال: «وَمَنْ كَفَرَ»، أي من أبا إدريس يصح وهو قادر على الحرج، فإن هذا كفر، قد يكون كفراً أصغراً، فعن نزكه يحاجداً لوجوبه هنا أكبر أكبر ياجماع المسلمين، أما من اعترف بوجوبه وتركه تكفلاً به، كفر أصغر، ولكن إذا توبي و كان له حال فإنه يصح من تركه «أَنَّهُ دِينُ عَبْدِهِ هُوَ وَحْدَهُ»، وهذه الآية فيها وجوب الحرج، وهو ركن من أركان الإسلام، وبين الرسول ﷺ أنه ركن من أركان الإسلام في حديث حبريل<sup>(١)</sup>، وفي حديث ابن عمر<sup>(٢)</sup>

ونقد عرض الحرج في السنة التاسعة على قول: ولم يصح النبي ﷺ في هذه السنة، ورئيسي في السنة التي سمعها في السنة العاشرة لماذا؟ لأن ﷺ لرسل عليهما يرمي في الناس في الموسى: «أَنَّ لَا يَسْعُ بَعْدَ هَذَا الْعَامَ مُشْرِكٌ وَلَا يَطْرُكْ بَابِتَ عَرْبَانَ»<sup>(٣)</sup> فهذا مع المشركون والمرأة من الحرج في العام العاشر حجج النبي ﷺ حججة الروداع.

(١) سهل تحريره من ١٦١

(٢) سهل تحريره من ١٦٣

(٣) أخرجه البخاري (٢٦٩) ورسن (١٣٧) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه

### المرتبة الثانية الإيمان

#### تعريف الإيمان

المرتبة الثانية: الإيمان، وهو بفتح وسجع وسبعون  
شعبة، فاعلماها قول لا إله إلا الله، وأدناها إماماً  
الأدّى عن الطريق، والحياة شعبة من الإيمان. [٤٢]

---

[٤٢] ما لا يمان أعم من الإسلام، فكل مزمن مسلم، وليس  
كل مسلم مزمناً، فالإيمان أعم من جهة نفسه، وأخص من  
جهة أهله.

والإيمان هي اللعة التصديق، قال تعالى على لسان  
حوة برس **﴿وَمَا تَأْتَنَّ بِثِئَرٍ﴾** (يوسف ١٧) أي يصدق  
لـ

ولما الإيمان هي الشرع فهو كما قرء أهل الله  
والجماعية نون سال اللام، راعتكم بالقلب، وعمل  
بالجوارح، يربى بالطاعة، وينهى بالمعصية.  
وهو بهذا التصريح يكون حقيقة شرعية، لأن الحقائق  
ثلاث

تصير الإيمان بهذا التفسير هو حقيقة شرعية، فالإيمان  
مثل من المعنى اللطوي إلى المعنى الشرعي  
فالإيمان قول باللسان، لا بد من البطن والاعتراف  
باللسان، واعتقاد بالقلب، لا بد من أن يكون ما ينطلي به  
بل منه معتقدا له خلقه وإلا كان مثل إيمان الصاففين الذين  
﴿يَقُولُونَ بِالْبَيِّنِمَا ثَالِثٌ لِّكُوْنِهِمْ﴾ (الصح ١١)

ولا يكفي القول باللسان والاعتقاد بالقلب، بل لا بد من  
العمل بالعوارج أيضاً، لا بد من أداة الفرائض وتجنب  
المحرمات، ويفعل الطاعات وتجنب المحرمات، كل هذا  
من الإيمان، وهو بهذا التعارف يشتمل الدين كله، لكن هذه  
الطاعات والشرع الكثيرة منها ما هو جزء من حقيقة الإيمان  
ومنها ما هو مكملات للإيمان

والإيمان له أركان وله شعب، وقد يبيها النبي ﷺ في  
حديثين: حين أركان الإيمان هي حدبة جبريل، وبين شعب  
الإيمان في حديث «الإيمان بضع وسبعين شعبة» وهذا يأتي  
إن شاء الله

والإيمان والإسلام إذا ذكرنا جميعاً صار لكل واحد  
معنى، وإنما ذكر متهم واحد فقط دخل في الآخر، فإذا ذكرنا

جميعاً صر الإسلام بالأعمال الظاهرة وهي أركان الإسلام الخمسة، وصر الإيمان بالأعمال الباطنة وهي الأركان السبعة وبطلاها القلب، ولا بد من اجتماعها في المسلم، لا بد أن يكون مسلماً مؤمناً يقيم أركان الإسلام ويقيم أركان الإيمان لا بد من اجتماعها

فإن **الإيمان** بضع وسبعين شعبة، أو بضع وستون شعبة<sup>(١)</sup> رواي ابن

نوره بضع البضع هو ما بين الثلاثة إلى التسعة، فإذا قيل بضعة عشر هو ما بين ثلاثة عشر إلى تسعة عشر، وإذا قيل بضع فقط فهو ما بين الثلاثة إلى العدة

نوره شعبة الشبه هي النقطة من النبي، أي أن الأركان بضع وسبعين نقطة أو جزءاً

نوره أخلاطاً، أي أعلى هذه النسب تقول لا إله إلا الله، وهي رأس الإسلام ورأس الإيمان، وهي الركن الأول، وهي مدخل الدين

(١) أخرجه البدراني (٩) بخط (رسور) وسلم (٣٥) برؤبة من حديث أبي هريرة رضي الله عنه

قوله . أدناها، أي آخرها وأقلها

قوله إمالة الأذى عن الطريق، أي إرادة الأذى عن الطريق المسلوك، والأذى كل ما يزدري الناس من شوك أو حجر أو قادورات أو محلقات، كل ما يزدري الناس في طريقهم، ووضع الأذى هي الطريق محرم لأن الطريق للصراة، فالإذى يعطل الصراة أو يعرضهم للخطر، مثل أن يوثق سيارته في الطريق هد من الأذى، بإرسال العاء من لبس في الطريق هنا من لأدى، وضع القمامات في الطريق هنا من الأذى، سواء كان الطريق في البند أو في البر، وضع الحجارة، وضع الاختناق، وضع الحديد بطرقات الناس حسر الكفر في عرقات انس كبر هنا من الأذى

فإذا جاء سلم وزاح هذا الأذى، أحلى الطريق منه، فهو دليل على إيمانه بوضع الأذى في الطريق من شعب الكفر، وإرادة الأذى عن الطريق من شعب الإيمان

قوله والحباء شبة من الإيمان . الحباء خلق يجعله الله في الإنسان يحيطه على فعل ما يحمله ويزنه ويحيطه بما يحيطه ويشبهه، والحب، الذي يجعل صاحبه على الحب ويبعده عن النشر هنا محرر، أما لحبه الذي يضع الإنسان

## أركان الإيمان

قال: رأى كانه ستأتى أى تؤمن بالله، وملائكته،  
وكتبه، وزرطنه، واليوم الآخر، وتؤمن بالقدر حبّرها  
وشرعاً . [٤٣]

من فعل الخير وحلب العلم والزوال عما أشكل عليه، وهذا  
حياة ملهمة لأنه حigel

وشعب الإيمان كثيرة كما عرفتم بضع وسبعين، وقد  
كتب الإمام البيهقي مؤلفاً كبيراً يئن فيه شعب الإيمان ولله  
محظوظ مطلع

ومن أدلة العلماء على أن الإيمان قول باللسان، واعتقاد  
بالقلب، وعمل بالجوارح، فقوله ﷺ «الاعلام لا إله إلا  
الله، هذا يدل على القول، وقوله ﷺ «أدعاها إمامطة الادي  
عن الطريق»، هذا يدل على أن الأعمال من الإيمان،  
وفوله ﷺ «الحياة شعبة من الإيمان»، هذا هي القلب  
الحياة إنما يكون في القلب وهذا دليل على أن الإيمان قول  
باللسان، واعتقاد بالقلب، وعمل بالجوارح

[٤٣] الإيمان يتكون من أركان وشعب فـ العرف يبيهـا

العمرق أن الأركان لا بد منها، فإذا رأى واحد منها زال الإيمان؛ لأن الشيء لا يقوم إلا على إرئاته، فإذا قُلِد ركن من أركان الشيء لم يتحقق

ولما الشعب عليها مكملات، لا يزول الإيمان بزوال الشيء منها، لكنها مكملات إما واجبات أو مستحبات، فالواجبات لكمال الإيمان الواجب، والمستحبات لكمال الإيمان المستحب

إذا ترك المسلم شيئاً من الواجبات، أو فعل شيئاً من المحرمات، فإنه لا يزول إيمانه بالكلية عن أهل السنة والجماعة، ولكن يزول كماله الواجب.

يمكون مقص الإيمان أو عاصي، كما لو ثربت الحمر أو سرف أو رس أو فعل شيئاً من الكبائر هذا يمكون فاعلاً لضرم وكثيرة من كبار الذنوب لكنه لا يکفر بذلك، ولا يخرج من الإيمان، بل يمكون عاصياً ويقام عليه العذاب إن كانت المعصية دانت عذاباً، وكذلك من ترك واحداً كمن ترك بير الوالدين أو حملة القرابة هذه واحدة، من تركها مقص إيمانه وكان عاصياً بترك الواجب، يمكون عاصياً إما ترك الواجب ولما

يُعمل بغيره، وعلى كل حل لا يخرج من الإيمان رانعاً  
يكون ملائماً لنفس الإيمان

هذا مذهب أهل السنة والجماعة خلافاً للحوارج  
والمحترمة الذين يكفرون بمرتكب الكبيرة

الموارع يكررها ومححوّه من الذين

والمعترنة بمحاجوه من المذهب، لكن لا يدخلونه في  
لكن، وإنما يغتربون عن فقه مسنه بين مسلمين لا هم ملحدون  
ولا كافرون

هذا مذهبهم وهو مذهب مبتدع، مخالف للإvidence،  
ومخالف له هو عبء أهل السنة والجماعة، والسبب في  
ذلك تعميمهم في الاستدلال، حيث أخذوا أدلة البرهان  
وتركوا أدلة البرهان مثل قوله تعالى ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَعْلَمُ لَيْسَ إِلَّا  
يَعْلَمُ مَا تُؤْتُونَ إِنَّمَا يَعْلَمُ بِنِسَاءٍ﴾ [آل عمران: 18] هذه من أدلة  
البرهان، ذلك على أن المعاشر الذي لم يصل إلى حد الشرك  
والكفر أنه من حرم به المتعصرون ومسرعين للبرهان والمعرفة

هذا حصلت بين قوله تعالى ﴿وَسَقَى أَنَّهُ وَرَسُولُهُ هُنَّ الْمُ  
بَرِّ جَهَنَّمَ خَلِيلُهُ هَذَا الْيَوْمُ﴾ (آل عمران ٢٣) من أحد مظاهرها كفر

بالمعرفة مطلقاً ، وإن رده إلى نوره تعالى . ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَعْلَمُ  
أَنَّ يُكْرِهَ إِيمَانَهُ وَمَنْ يَكْرِهُ إِيمَانَهُ فَإِنَّمَا يَنْهَا﴾ (البسـر ١٨) نبين له  
الحق ، وأنه لا يخرج من الدين ، ولكنه متعدد بالتأثر ، إن  
شـاء الله يضرـله ، وإن شـاء عذـبه فقد يأتيـ عليه مـعـكرـاتـ لهـ فيـ  
الديـنـ أوـ عـدـابـ فيـ القـرـنـ تـكـفـرـ هـذـهـ الـسـيـنـاتـ وـالـمـكـرـاتـ  
كـثـيرـةـ ، يـتـلـىـ بـعـصـائـصـ ، يـتـلـىـ بـعـقـوبـاتـ فيـ الـدـيـنـ أوـ يـعـذـبـ  
فيـ نـيـرـهـ أوـ يـزـجـلـ إـلـىـ يـوـمـ القـيـمةـ وـيـكـوـنـ تـحـتـ الـمشـيـبةـ

هـذـاـ مـدـهـ أـهـلـ اـنـسـ وـالـحـمـدـعـهـ ، وـهـذـاـ هـوـ الفـرقـ بـيـنـ  
الـشـعـبـ وـالـأـرـكـانـ حـصـرـ تـرـكـ شـيـئـاـ مـنـ الـأـرـكـانـ فـيـهـ يـكـفـرـ ، مـنـ  
حـمـدـ الـتـوـحـيدـ وـالـشـرـكـ مـاـفـهـ غـرـ وـجـلـ هـذـاـ يـكـفـرـ لـاـهـ تـرـكـ الرـكـنـ  
الـأـوـلـ ، وـمـنـ حـمـدـ أـحـدـ الرـسـلـ يـكـفـرـ ، لـاـهـ تـرـكـ رـكـنـاـ مـنـ  
أـرـكـانـ الـإـسـلـامـ ، وـمـنـ حـمـدـ الـمـلـائـكـةـ يـكـفـرـ وـيـخـرـجـ مـنـ الـعـلـمـ ،  
مـنـ كـفـرـ بـالـبـعـثـ أـوـ جـمـعـةـ أـوـ الـسـارـ أـوـ الـصـرـاطـ أـوـ الـعـيـانـ  
أـوـ شـيـئـاـ مـنـ ثـنـتـ مـنـ أـمـورـ الـآـخـرـةـ فـيـهـ بـدـلـكـ يـكـفـرـ ، لـاـهـ انـكـرـ  
رـكـنـاـ مـنـ أـرـكـانـ الـإـيمـانـ ، كـدـلـكـ مـنـ حـمـدـ الـقـرـنـ وـقـالـ : الـأـمـرـ  
أـنـ ، وـلـمـ يـسـقـ قـدـرـ مـنـ اللـهـ إـسـماـ هـيـ الـمـعـادـةـ ، وـالـأـمـرـ  
بـالـصـدـقـةـ ، وـلـيـسـ هـذـكـ قـدـرـ كـمـاـ يـقـولـهـ عـلـةـ الـمـعـنـعـلـةـ فـيـهـ يـكـفـرـ  
أـيـضـاـ ، لـاـهـ جـمـعـدـ الـقـرـنـ ، أـمـاـ مـنـ تـرـكـ شـيـئـاـ مـنـ الـشـعـبـ فـيـهـ هـذـاـ

يُفْصَى إِيمَانه، إِنْ أَنْ يَكُونْ مُفْصَى لِكُمْلَةِ الْحُسْبَانِ، أَوْ مُفْصَى  
لِكُمْلَةِ الْمُسْتَحْسَبِ لِكُمْ لَا يَكُونْ بَدْلَتْ  
وَمَا دَلْلَلِ الزِّيَادَةِ وَالْمُنْقَصَانِ فِي الإِيمَانِ؟

أَمَا دَلْلَلِ الرِّبَادَةِ فَقُولُهُ تَعَالَى ﴿إِنَّا أَنْذَرْنَاكُمْ مِّنْ أَنْفُسِكُمْ﴾  
﴿ذَكَرَ اللَّهُ تَعَالَى فِي حَجَّتَ قُوَّتِهِمْ قَوْدًا ثَبَّتَ عَلَيْهِمْ وَأَيْسَرَتْ رَاهِنَتِهِمْ إِيمَانًا﴾  
[الأنفال ٦] فَهُدٌ على أَنَّ الْإِيمَانَ يَرِيدُ بَسْعَ الْقُرْآنِ، وَقُولُهُ  
تَعَالَى ﴿وَلَمَّا سَمِعْتُ شُورَةَ نَبِيِّهِمْ قَوْلَ أَنْكَثْتُمْ رَاهِنَتَهُمْ هَذِهِ هَذِهِ  
إِيمَانًا مُّكَفَّرٍ أَبَدِيَّكُمْ مَا كَسَبُوكُمْ إِيمَانًا وَمَنْ فَتَّتَتْ إِيمَانُهُ﴾  
[التوبه ١٩١]

دَلٌّ على أَنَّ الْإِيمَانَ يَرِيدُ بَسْعَ الْقُرْآنِ وَسَعْيَهُ وَتَدْرِيْرِهِ  
كَمْ فِي قُولِهِ تَعَالَى ﴿وَمَا جَعَلَنَا الْحَسْبَ لِكُلِّ أَنْكَثْتُهُ كُلَّهُ كَمْ يَعْلَمُ  
مِنْهُمْ إِلَّا مُشَكَّلٌ لِيُؤْتِيَ كُلُّهُ بِإِسْبَابِهِ لِيُؤْتِيَ الْكِبَرَ رَهِنَةً لِيُؤْتِيَ  
لِيُؤْتِيَ﴾ [صَدَرٌ ٣٦] فَهُدٌ على أَنَّ الْإِيمَانَ يَرِيدُ بَالْعَدْدَاتِ  
وَالْمُتَصَدِّقَاتِ.

وَأَمَّا الْمُنْقَصَانِ: هُوَ كُلُّ شَيْءٍ يَرِيدُ فِيهِ يُفْصَى، كُلُّ شَيْءٍ  
قَاعِدٌ لِلزِّيَادَةِ فِيهِ ثَابِلٌ لِلْمُنْقَصَنِ هَذَا سُنْنَةُ  
وَدَلٌّ عَلَيْهِ قُولُهُ ﴿كُلُّهُ﴾ فِي الْحَدِيثِ الصَّحِيحِ إِنَّ اللَّهَ  
سَعَاهُ وَتَعَالَى يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَغْوِي أَخْرَجُوا مِنَ الدَّارِ مِنْ كُلِّ

في قوله تعالى حبة من حردل من إيمان<sup>(١)</sup> دل على أن الإيمان ينقص حتى يكون على ورور حبة من حردل في القلب وكذلك قوله تعالى «فَمَنْ لِمَكْثُرَ بِوَهْبِهِ الْقُرْبَ وَهُوَ بِالْإِيمَانِ»<sup>(٢)</sup> [آل عمران ١٦٧] دل على أن الإيمان ينقص حتى يكون القرب إلى الكفر، وفي قوله «من رأى سكم سكرًا عليه غير بيده فلان لم يستطع ملائمة فلان لم يستطع فعله وذلك أضعف الإيمان»<sup>(٣)</sup> دل على الإيمان يضعف، أي ينقص، والإيمان إذاً يريد الطاعة وينقص بالمحضية

قوله وأركانه ستة، أي دعائمه التي يقوم عليها ويمتد ينعد عنها أو ينعد واحد منها ستة أركان، وهي

الأول أن تزعم بالله والملائكة الأول وهو الإيمان بالله وبشأن أنواع التوحيد الثلاثة الإيمان بأن الله سبحانه وتعالي واحد أحد مفرد صمد لا شريك له في ربوبيته ولا في الوهبيته ولا في أسمائه وصفاته.

(١) أخرجه العذري (٢٢) ومسلم (١٩٤) من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه

(٢) أخرجه مسلم (١٩) من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه

الثاني: الإيمان بالملائكة والملائكة جمع ملائكة وأصله ملاك ثم سهل وقبل ملك، والملائكة خلق من خلق الله في عالم العيب، حلقهم الله لصادراته ولتعيد ألوامه سبحانه وتعالى هي ملائكة، وهم أحبات كل صب له عمل موكل به ويقترب به، لا يخسرون أله ما أمرهم ويتعلمون ما يلزمون، فهم من هو موكل بالتوحي و هو حبريل عليه السلام، وهو أشرف الملائكة، وهو الروح الأسم شديد القوى

وسمهم من هو موكل بمحفل العرش **﴿الْيَقِينَ يَجْهَلُونَ الْعِرْشَ وَمِنْ حَوْلِهِ﴾** (عامر ٢) [أمثال تعالى] **﴿وَالْكَلَمُ مِنْ أَنْجَابِهِ وَمِنْ حَوْلِهِ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ بِوَهْبٍ لَّزِيْهِ﴾** (الحاقة ١٧)

العرش هو أعظم المخلوقات ولا يعلم بظمة إلا الله عز وجل يحمله الملائكة، وهذا دليل على عظم الملائكة وعظم قدرهم وخلقهم، قال تعالى **﴿لَلَّهُمَّ إِنِّي مَا طَرَأَتْ عَلَيَّ مِنْ أَثْرَى وَإِنَّ أَنْجَلَ الْكَلَمَكَوْنَرِسْلَانَ لَرَبِّ الْعِيْرَمَ مَنْ زَنَكَ دَرَسْخَ بَرِيدَ لِلْكَلَمِ مَا يَنْتَلَدَ﴾** (عامر ١)

فسمهم من له سماته حجاج كحربريل عليه الصلاة والسلام فلا يعلم عظم خلقهم إلا الله سبحانه وتعالى **﴿مَلِيْكَسْلَانَ**

لتكبرونَ فَلَا يَنْتَهُونَ بِالْفَوْزِ وَقُمْ بِأَمْرِهِ يَعْلَمُونَ  
 (الآية: ٢٦-٢٧) وهم الموكيل بالنظر واليات وهو  
 ميكائيل، وهم من هو موكيل صالح في الضرر وهو  
 اسرافيل صالح في الضرر بذلك كل شيء قال تعالى  
 «وَيُوحَى لِلشَّرِيرِ مَصْحَقُ مَنْ يَكُونُ وَمَنْ يَأْتِي إِلَيْهِ إِلَّا مَنْ شَاءَ  
 اللَّهُ» ثم معه مرة ثانية تطهير الأرواح في أحادتها «فَمَ  
 يُحِبُّ رَبُّكَ إِذَا قَاتَمْ فِيمَا يَكْرُبُونَ» (المر ٦٨)

تطهير الأرواح من الفتن وهو الضرر إلى أحادتها  
 ويدخل فيها فيحيون ياذد الله ثم يسرورون إلى المصادر

وهم من هو موكيل بضرر الأرواح بعد نهاية أحادتها  
 وهو ملك الموت. قال تعالى «فَلَمْ يَوْلَدُنَّكُمْ تَلَكَ التَّوْرِيهُ  
 الْبَرِيُّ إِلَّا يَكُمْ شَرَّ إِلَّا يَوْلَدُنَّكُمْ تَلَكَ التَّوْرِيهُ  
 أَهْوَانُ مِنَ الْمَلَائِكَةِ» (توفيق ربنا وفقكم لا يغرونكم) (الاسلام  
 ٦٦) يعني أهوان ملك الموت، وهم من هو موكيل بالأجنة  
 في الأرحام

قال رسول الله ﷺ «إِنَّ أَحَدَكُمْ يَحْمِمُ حَلَقَهُ فَيَبْطِئَهُ  
 أَرْبعِينَ يَوْمًا طَنَّةً، ثُمَّ يَكُونُ عَلَفَةً مِثْلَ دَلَكَ، ثُمَّ يَكُونُ مَضْعَةً

من دلت نعم برسال إله الملك، الحديث<sup>(١)</sup>، وسهم المركلون  
يحيط أعمال بي أدم، قال تعالى «إِنَّا عَلَيْكُمْ مُّخْتَلِفُونَ»  
كروماً كثيرون» (الأعراف ١١٠-١١١) يلازمونكم بالليل والنهار  
قال ﷺ «يتعافون فيكم ملائكة بالليل وملائكة  
بالنهار»<sup>(٢)</sup> ويختبئون في صلاة الفجر وهي صلاة العصر،  
ويشهدون للمصلين عبد الله سحابه وتعالى، ولهمذا قال  
تعالى «وَقُرْبَانَ الظَّهَرِ إِذْ تَرَكَ النَّفَرَ كَمَا تَشَاءُوا»  
[الإسراء ٧٨] أي يحضره الملائكة، ملائكة الليل  
وملائكة النهار وسهم من موكل يحيط بي أدم من  
المكار، يحيط به من الآيات، ومن الأعداء ومن الهوام من  
السباع ومن الأعاصير والحيارات، ما دام له بقية حياة، فإن له  
ملائكة يحيط به من الاحتياط.

يام بين السباع وبين الحيات في البر، من الذي يدفع عنه  
الحيات والسباع والهوام؟ منه ملائكة سحرهم الله سبحانه

(١) أخرجه البخاري (٣٢٠٨)، وسلم (٤٦٦٣) من حديث عبد الله بن  
مسعود رضي الله عنه

(٢) أخرجه البخاري (٥٥٥)، وسلم (٦٣٦) من حديث أبي هريرة  
رضي الله عنه

وتعالى، قال الله عبدهم . ﴿أَرَأَيْتَ إِنَّ رَبَّهُمْ يَعْلَمُ وَمَا يَرَى وَمَا لَا يُرَا  
يَعْصِيَنَّ أَنْفُسَهُمْ﴾ (الرعد ١١) أي يأمر الله عزلاً  
يغضبون بي آدم من العذاب، والاحظار إلى أن يحيى الأجل،  
هذا حال الأجل تخلوا عنه هرفع ما قدر الله له من العوت أو  
الإمساة التي تعصي إلى العوت

وهم ملائكة موكلون بتنفيذ الأوامر في أقطار  
السماءات والأرض لا يعلمون إلا الله سبحانه وتعالى، منهم  
ملائكة يطلبون مجالس الذكر ويحضرنها كما قال رسول الله  
ﷺ «ما جتمع قوم في بيت من بيوت الله يتلون كتاب الله  
ويتدارسون بهم إلا سرت عليهم السكينة، وغشتهن  
الرحمة وخفتهم العلانكة»<sup>(١)</sup> ملائكة مبايعون في الأرض  
يطلبون حلق الذكر ويشهدونها

ولا يعلم الملائكة وأصحابهم دار صانهم إلا الله لكن ما  
جاء في التصور القرآنية والأحاديث السيرة الصحيحة اثنين  
واعتقاداته، وما لم يذكر لها سبك عنه ولا بحث فيه لأن  
هذا من علم العيب الذي لا يدخل فيه إلا مدليل

(١) أخرجه مسلم (٢٦٩٩) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه

فالإيمان بالملائكة ركن من أركان الإسلام، من بعد  
الملائكة وقال لا يوجد ملائكة لأن لا إله، هنا يكون  
كأنماً ملحداً وسبيناً والعباد بالله، لأنه لم يؤمن بالغيب،  
وكل ذلك الذي يقول الملائكة يقول الملائكة إنما هي مخلوقات  
وليس أجساماً، وهي الهواجس التي تأتي على الإسرار، إن  
كانت هواجس غير ملائكة، وإن كانت هواجس شر  
نهي شياطين، وهذا قول الحادثي والعياد بالله، ومع الأسف  
هو في «تفسير العzar» قوله محمد رشيد رضا عن شيخه  
محمد عبد.

وهذا كلام العلامة، وهو كلام باطل، من اعتقده فهو  
كافر، لكنه يرجح أنه نقله ولم يعتقد، ولكن نقله من غير  
تفقّب فيه خطورة، وهذا كلام باطل وكفر بالملائكة نسأل  
الله العافية والسلامة.

فالإنسان لا يدخل بعقله وتفكيره أو يبتلي عن الفلسفة أن  
هن الزرادة شيئاً من أمور الدين وأمور الغيب، وإنما يعتمد  
على الكتاب والله هذا هو الواجب ويدرك في «تفسير  
العزار» أنه مقول من كتاب «إحياء علوم الدين» للمرادي،  
وأنا أعلم

وكتاب «إحياء علوم الدين» للمرالي به طواف وبيه بلازما،  
وإن كان فيه شيء من العبر والقراءات لكن فيه من المهلكلات  
والسموم الشيء الكثير، وهو كتاب مختلط شره أكثر من  
غيره، فلا يليق بالمبتدئ أو العاشر أن يطالع به إلا إذا كان  
قد ده علم وشغف بين الحنف والباطل

والملائكة ليسوا معاد كما يقول، بل الملائكة أجسام  
وأشكال يتشكلون بأشكال أطعمهم الله العدة عليها، ولهم  
كذلك جبريل عليه السلام يأتي إلى النبي ﷺ من صورة رجل،  
يأطعمهم الله القدرة على التشكيل هي أشكال من أجل مصلحة  
نبي آدم؛ لأن بني آدم لا يطقون رؤية الملائكة على حلقتهم  
التي حلق لهم الله عليها، وإنما يأتون إلى النبي ﷺ في صورة  
رجل ر迦يا بني آدم، ولا يرون على صورتهم وحقيقةتهم إلا  
بعد العذاب، قال تعالى: «بِرْبِنَبِقَةِ الْمُلَائِكَةِ لَا تَنْدِيْدَ بِوَهْمِهِمْ  
لِتَخْرِيْبِهِمْ» (المرفأ ٢٢) رعد الموت يعاينهم الإنسان، يرى  
ملائكة الموت، لكن في الديار على قيد الحياة لا يراهم لأنهم  
لا يطقون رؤيتهم، حلقهم الله من سور، وخلق الشياطين من مواد  
كما في القرآن وخلق آدم من تراب، فله على كل شيء  
قدر

والكثيرون يعتقدون أن العلائق سات الله، قال تعالى  
**﴿وَجَعَلُوا الشَّيْخَةَ الَّتِي هُمْ يَعْنِدُونَ لَهُنَّا كُفَّارٌ  
 شَرِيكٌ لَهُنَّا بِهِمْ وَيَسْتَأْذِنُونَ﴾** [الرسوٰف ١٩]

الثالث الإيمان بكتبه وهي الكتب التي أنزلها الله على الرسول لهداية البشر، يؤمن بها كلام الله حققة، ويؤمن بما سعى الله منها وما لم يسم، سعى الله لما منها التوراة والإنجيل والرسور والقرآن العظيم وصحف إبراهيم وموسى والريبور عز من بها، ويؤمن بما لم يسم الله منها، فالإيمان بالكتب السابقة يكون إيماناً مجملًا، والإيمان بالقرآن يكون إيماناً مفصلاً بكل ما فيه، لأن الله كتاباً وأنزل على سيدنا محمد ﷺ من جدد آية أو حرفاً من حروفه فهو كافر مرتد عن الإسلام.

وكذلك من أمن بعض القرآن وكثير بعض فهو كافر، وكذلك من أمن بعض الكتب وكثير بعض فهو كافر، ومن قال، أن أؤمن بالقرآن ولا أؤمن بالتوراة والإنجيل فهو كافر، أو قال، أؤمن بالتوراة والإنجيل ولا أؤمن بالريبور الذي أنزل على دارود عليه السلام فهو كافر، قال تعالى، **﴿وَمَا كَيْنَاهَا ذِيَّرًا﴾** [آل عمران ١٦٦] أو إنكر صحف إبراهيم فهو كافر،

لَا يَكْدِنُهُ عَرْوَجُلُ، وَيَكْدِنُ لِرَسْلِهِ، فَهُوَ كَاذِرٌ لَا يَهُ  
حَمْدٌ رِّئَاسُ أَرْكَانِ الْإِيمَانِ

الرَّابِعُ الْإِيمَانُ بِرَسْلِهِ الْإِيمَانُ بِالرَّسُلِ جَمِيعِهِمْ مِنْ  
أَرْبَاعِهِمْ إِلَى أَخْرَهُمْ مِنْ سَمِّ الْأَنْفُسِ مِنْهُمْ وَمِنْ لَمْ يَسْمُّ، نَلَمْنَاهُمْ  
جَمِيعًا وَأَنَّهُمْ رَسُلُ اللَّهِ حَتَّىْ جَازُوا بِالرَّسَالَةِ وَبَلَّغُوهَا لِأَمْمِهِمْ  
مِنْ كُلِّهِمْ سَيِّدُوا وَاحِدَهُمْ كَاذِرُ بِجَمِيعِ الرَّسُلِ، لِقَوْلِهِ  
نَعَالِيَ «إِنَّ الْجِبَرَتَ يَكْفُرُونَ يَا أَيُّهُوَ ذَوُّ الْكُلُوبِ وَثَوْبَتُ اَنْ  
يُبَرِّوْبَرِيَّ الْأَوْرُوكَلَوْهُ وَمَوْلَوْهُ مُؤْمِنٌ بِسَعْيِهِ وَتَحْشِمُ بِسَعْيِهِ  
وَمَرْبُثُونَ إِلَى يَتَجَوَّلُونَ بِهِ مَذَلَّلًا حَتَّىْ أَرْأَيْتَ مِنَ الْكُفَّارِ حَتَّىْ  
وَأَعْتَدْتَ لِلْكُفَّارِ عَذَابًا شَهِيدًا وَالَّذِينَ آتَيْتَهُمْ يَا أَيُّهُوَ ذَوُّ الْكُلُوبِ وَكُلُّهُ  
يُبَرِّوْبَرِيَّ أَخْلَوْهُمْ أَرْأَيْتَ سَرَّ بِرْتَبِيهِمُ الْمُؤْمِنُونَ وَكَانَ اللَّهُ طَهُورًا  
رَّبِّهِمْ» (السَّادُونَ - ١٥٦ - ١٥٧)

فَالْكُفَّارُ سَيِّدُوا وَاحِدُهُمْ بِرَسُولِ كُفَّارِ بِالْجَمِيعِ، وَلِهُدَايَاتِهِ  
«كَفَّيْتُ فَرْعَوْنَ شَعْرَانَ الْمُرْتَبَيِّنَ» (النَّمَاءَ - ١٠٥) مِنْ أَهْمَمِ كُلِّ بُرُوا  
بِرْخَا، فَتَكْدِيْهُمْ لَوْحَ سَارَ تَكْدِيْنَ لِقَبَّةِ الْمَرْسَلِيْنِ، وَكَذَلِكَ  
مِنْ كُفَّارِ بِهِسْ وَمُحَمَّدِ كَالْبَهَرِيِّ، أَوْ كُفَّرِ بِمُحَمَّدِ كَالْمَصَارِيِّ،  
وَذَلِكَ كَاذِرٌ بِالْجَمِيعِ، لَا تَدْ مِنْ الْإِيمَانِ بِجَمِيعِ الرَّسُلِ عَلَيْهِمْ  
الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ مِنْ سَمِّ الْأَنْفُسِ مِنْهُمْ وَمِنْ لَمْ يَسْمُّ

وقد سمع الله منهم كما في سورة الأعذام «وَيَلْكَ  
حُجَّاً مَا تَهْمَأْ بِإِثْبَتِ عَنْ قَوْبَةِ رَبِيعٍ وَرَجَبٍ مَنْ شَاءَ إِنْ زَانَكَ  
سَيْكَدُ حَلِيلٌ لَمْ يَرَ وَوَقَتَ لَهُ أَشْعَنَ وَتَغْثُرَ كُلُّ هَذِهِ  
وَتَوْسُتَ هَذِهِ بَنِ قَلْ وَرِسْ دِرِيَّوْ دَادِدَ وَشِلِيَّنْ دَلِيلَ وَرِيَّوْ  
وَمُوسَى وَعَكِيرُونْ وَكَدَلِكَ خَرِيَ الْخَيْرِ لَيْلَكَ دِيَّنْ وَجِيَّنْ وَجِيَّنْ  
قَرَافِيَّسْ كُلْ لَيْنَ أَشْتِيَّوْ لَيْلَكَ قَرَافِيَّسْ وَالْمَسْعَ وَرِيَّوْ دَلِيلَ  
وَكُلُّهُ لَعْنَتُ عَلَيَ الْمَلَكِيَّوْ» [الأسم ٨٦-٨٣] مذكر حملة  
مهم في هذه الآيات وهي آيات أخرى، فزعم من سمع الله  
مهم، وإنما من لم يسم الله منهم

الخامس اليوم الآخر الإيمان باليوم الآخر، هو المركب  
الخامس، وبال يوم الآخر العزيمة يوم القيمة سمي باليوم  
الآخر لأنه بعد اليوم الأول وهو يوم النهاية، الذي هي اليوم  
الأول والقيمة هي اليوم الآخر، والإيمان باليوم الآخر هو  
الإيمان بما بعد الموت من عذاب القبر وبعده، وبيان  
الملائكة في القبر، وكل ما يكتون بعد القبر فهو من الإيمان  
بال يوم الآخر، وكذا الإيمان بالبعث والنشور والمحشر  
والحساب وورن الأعمال، والنصر ابط والغير الذي تورن به  
الحيات والسيئات، والنجاة والثار، مما يحصل ما يحصل في

اليوم الآخر تزمن بها حسنة وتحصل بأد، بداية من الموت إلى  
أن يستقر أهل الجنة في الجنة، وأهل النار في النار، كل ما  
يقع من هنا مزمن به ولا يشك في شيء منه، فَعَنْ شُكْ طَهِ  
شيء، منه فهو كافر مرتد عن الإسلام، كل هذا يطلق عليه  
اليوم الآخر وما فيه

المرkn السادس تزمن بالقدر خبره وشره تزمن بأن ما  
يجري في هذا الكون من حير أو شر، من كفر والإيمان، من  
سمة وسمة، من رحاء وشدة، من مرض وصحة، من حياة  
وموت، كل ما يجري في هذا الكون فإنه مقدر لم يكن مقدرة  
أو يكن أمراً مستائلاً، أي أنه متى لم يكن قدر، تزمن  
بهذا كله بأنه مفهام الله وقدره، وتزمن بأن ما أصيتك لم يكن  
في مقدارك وما أحاطك لم يكن ليحيط به، وأن هذا بفهم الله  
وقدر، قال تعالى ﴿نَّا لَنَا بَأْنَاتٍ مِّنْ شَوَّهٰ بَنِيٍّ الْأَرْضِ فَلَا يَرْأُونَ  
الشَّيْءَ إِلَّا بِمَا كُوَشِبَّ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَرَوْهُ إِنَّ دِلْكَ عَلَى اللَّهِ  
بَيِّنٌ﴾ (النحل: ٩٢) هنا هو الإيمان بالقدر

والإيمان بالقدر يحصر الأربع درجات من لم يؤمن بها  
كلها ملتبس مزمناً بالقدر

المرتبة الأولى العلم بار الله عيلم كل شئ في الارض،  
علم كل ما يجري ما كان وما يكون إلى ما لا نهاية، ما الله قد  
علمه في الارض قبل ان يكون وقبل ان يقع، علمه سبحانه  
وتعالى يعلمه القديم الارضي الذي هو موصوف به اولاً ولائلاً،  
هذه مرتبة العلم لمن جددها فهو كافر

المرتبة الثانية مرتبة الكتابة في اللوح المحفوظ. وهي أن الله كتب كل شيء في اللوح المحفوظ فيما يجري شيء لا وهو مكتوب في اللوح المحفوظ، ليس هناك شيء يجري وهو غير مكتوب. ولهذا قال تعالى «ما ألمت بي ثوابك في الآرين ولا في أشيكم إلا في حكيمك» [الحديد ٦٦] يعني اللوح المحفوظ، كتب الله به مخالبه كل شيء، قال رسول الله ﷺ «أول ما حلّتْ ألق القلم، قال أكتب نمال، وما أكتب نمال، أكتب ما هو كائن إلى يوم القيمة»<sup>(١)</sup>، من جملة الكتابة وقال الله يعلم كل شيء، لكنه لم يكتب في اللوح المحفوظ شيئاً، هذا كلام مرشد عن دين الإسلام.

(٢) امراء لور مارش (١٧٠٠)، والبرمني (١٩٩٢) من حدوث هذه من  
النهايات رضي الله عنه

المرتبة الثالثة. مثبتة الله الثالثة وهي أن الله سبحانه يشاء الشيء ويريده، مما من شئ يحدث إلا وقد شاء الله وأراده، كما في اللوح المحفوظ، وكما علم سبحانه وتعالى، يشاكل كل شيء في وقت، ويريد كل شيء في وقت خلقه، لا يفع شئ بدون مثبتة الله أو بدون إرادة الله، فعن قال إن الأشياء تحدث بدون أن يشاهدها الله أو يريدها فهذا كافر

المرتبة الرابعة. مرتبة الخلق والإيجاد الله خالق كل شيء، إذا شاء وأراده خلقه سبحانه وتعالى وأراده، وكل شيء هو مخلوق لله سبحانه وتعالى، وهو من خلق الله وهو سُلْطَنُ الْعِباد وَكَبِيبُ الْعِباد

في هذه المراتب الأربع لا بد من الإيمان بها وإلا لم يكن الإنسان مؤمناً بالقدر مرتبة العلم، والكتابة، والمعثبتة، والخلق والإيجاد، كل هذه لا بد من الإيمان بها، فمن جحد شيئاً منها فإنه كافر مرنداً عن دين الإسلام؛ لأنَّه جحد ركيزاً من أركان الإيمان وهو الإيمان بالقدر

## الدليل على أركان الإيمان

والدليل على هذه الأركان السنة قوله تعالى .  
**﴿أَلَيْسَ الْبَرُّ أَنْ تُؤْتُوا رِبْوَهُمْ بِقِيلَ المُشْرِقِ وَالْمُغْرِبِ وَلِكُلِّ الْبَرِّ مِنْ مَا شَاءُ يَأْكُلُونَ وَإِلَيْهِمُ الْأَخْرَ وَالْأَنْتَمُ حَسْكُونُ وَالْكَتَبُ وَالْأَيْمَنُ﴾**  
 [الفرا . ١٧٧]. [٦٠]

[٤٤] لما ذكر الشيخ هذه الأركان ذكر دليلاًها من القرآن ومن  
 السنة : لأن أي شيء من أمور الدين والعادة والعقيدة وأمور  
 الأحكام الشرعية بحتاج إلى دليل ، وإن لم يكن له دليل ، لم  
 يكن صحيحاً . لما ذكر الشيخ أركان الإيمان السنة ذكر دليلاًها  
 من القرآن أو لأنم من السنة

من القرآن قوله تعالى **﴿أَلَيْسَ الْبَرُّ أَنْ تُؤْتُوا رِبْوَهُمْ بِقِيلَ المُشْرِقِ وَالْمُغْرِبِ﴾**  
 البر هو فعل الحبر الذي يقرب من الله ويوصل إلى  
 جنته ، فكل أعمال الحبر هي من البر ، فالبر لفظ عام يجمع  
 جميع أروع الحبر ، وأنواع الطاعات كلها دائمة تحت مسمى  
 البر وتحت مسمى التقوى

فالبر والتقوى من الأسماء العامة التي تجمع كل خصال  
 الحبر ، وقوله تعالى **﴿أَلَيْسَ الْبَرُّ أَنْ تُؤْتُوا رِبْوَهُمْ بِقِيلَ المُشْرِقِ وَالْمُغْرِبِ﴾**  
 هذا ردًّا على اليهود الذين انتكروا تحويل النبي

من بيت المقدس إلى الكعبة المشرفة، استكروا هذا ورجحه مع العلم أنهم يعلمون أنه حزن، لكن جحده من باب الصاد والشكارة والحمد لله تعالى وللهذه الآية

يقول الله ليس البر أن تولوا وحو هنكم جهة من الجهات من غير أمر من الله، ولكن البر طاعة الله سبحانه وتعالى، إذا أمركم بأمر وجب عليكم انتثاله هذا هو البر، فإذا أمرتم بستقبال بيت المقدس، فالبر في ذلك الوقت هو استقبال بيت المقدس، لأن طاعة الله غر وحل، ثم إذا أمركم أن تستقبلوا الكعبة، فالبر هو استقبال الكعبة، فالبر يدور مع أمر الله سبحانه وتعالى

أنتم عبيد بعث عليكم الامثال، إذا أمركم الله أن تستقلوا جهة من الجهات وحيط عليكم الامثال، ألم أن تتعصروا لجهة معينة وتقولوا لا يصح إلا استقبالها، وهذا معيلا، اتباع الهوى والعصبية العبد الصادق يدور مع أوامر الله حيث دارت، ولا يضر من على أمر الله، لأن استقبال جهة بعد سبع استطالها لا يكره طاعة الله غر وجل، فالعمل بالمرجع وترك الناس ليس طاعة الله غر وجل وإنما هو طاعة للهوى والعصبية، فالبر متعلق بطاعة الله، حيث وجهت تتوجه إن كث محققاً في عموديتك الله غر وجل

و دليلُ النَّدْرِ قُولُهُ تَعَالَى ﴿إِنَّ كُلَّ نَعْذُونَ حَتَّىٰ يُفْتَنُ﴾  
 (الفقر: ٤٩) [٤٥]

### المرتبة الثالثة الإحسان

#### تعريف الإحسان

المرتبة الثالثة: الإحسان، رُكْنٌ وَاحِدٌ، وهو «أَنْ شَعِبَ اللَّهُ كَائِنُكَ تَرَاهُ فَإِنْ لَمْ تَنْكُنْ تَرَاهُ فَلَا هُوَ بِرَّكَ». [٤٦]

﴿إِنَّمَا الْبَرُّ أَنْ يُؤْتُوا مَا مَنَّا بِهِمْ فِي الْأَشْرِقِ وَالْأَشْرِقِ وَلَا كُلُّ أَبْرَارٍ يَعْلَمُ مَا سِرَّىٰ  
 بِأَعْمَوْهُ﴾ (الفرقان: ١٧٧)

[٤٥] دليل الركن السادس من أركان الإيمان قوله تعالى  
 ﴿إِنَّ كُلَّ نَعْذُونَ حَتَّىٰ يُفْتَنُ﴾ أي كل شيء حله الله فإنه مقدر في  
 علمه وكتابه وثبته وإرادته سبحانه وتعالى، وليس هو عزراً  
 أو صدقاً، إنما هو أمر سابق في علم الله، وسكنوس في المرح  
 والمحظوظ، وسابق في ثباته الله وإرادته سبحانه وتعالى

[٤٦] الإحسان في اللغة إتقان الشيء واتمامه، ما يعود من  
 الحسن وهو الجمال ضد الفسق وهو ينضم إلى القسمين  
 أولاً إحسان بين العبد وبين ربِّه وهذا هو المقصود

ثانياً إحسان بين العبد وبين الناس

ثانياً يحسن المصحة وإنقذها بما يصح الإسان شيئاً أو  
عمل عملاً فما يجب عليه أن يكتبه وينتهي  
الشرع الأول وهو الإحسان بين العبد وربه بشهادة الرسول  
فما سأله جبريل محضره الصحابة كما يأنى ، فقال  
الإحسان أن تعبد الله كائنة ترءه فإن لم تكن تراه فإنه يراك  
فالإحسان بين العبد وبين ربه هو إنقاء العمل الذي كلفه  
الله به بأن يأنى به صحيحاً حالفنا لوحده عز وجل ، عمل  
الإحسان بين العبد وربه ما توفر فيه الإخلاص له عز وجل  
والمتسعة للرسول ﷺ . وقد بين النبي ﷺ أن الإحسان على  
مراتين ، واحدة أعلى من الأخرى

الأولى أن تعدد الله كائنة ترءه ، وأن يلعن بك البغي  
والإبعاد منه كملك تعدد الله عباداً ، ليس عدلاً تردد أو أني  
شك ، بل كان الله أباً سبط سبط عباده ونعتالي ترءه عباداً ، فمن يلعن  
هذه البررة فقد يلعن عادة الإحسان . تعبد الله كائن ترءاه من  
كمان اليقين وكمان الإخلاص ، كانت ترى الله عباداً ، والله  
جل وعلا لا يُرى هي الذبا واسماؤه هي الآخرة ، ولكن ترءاه  
مغلوب حتى كانت ترى بعيونك ، ولذلك بعواري أهل الإحسان  
بالآخرة بأن يرون سعاده ونعمتي ، لعما عدوه وكأنهم يرونها

في الدنيا جاراً لهم أنفسهم في المجال ما يبررون  
بابصارهم في دار العيوب

قال تعالى **﴿إِلَيْنَا تُحْسَدُوا لِكُنْتُمْ رَهَبَاءً﴾** (يونس ٢٦)  
الزيادة هي النظر لوجه الله، الرب أنهم أحسوا في الدنيا  
ما عطتهم الله الحس وهي الجنة، ورادهم رؤية الله عز وجل  
تعد الله كانت نراء على المقادير، والجنة والشرف إلى  
لقائه سبحانه وتعالى، تلذذ بظاهره، وتطعن إلى عذابه  
 سبحانه وتعالى، شفاف إليها، هذه طريقة المحسين

**المرتبة الثانية** إذا لم يطلع هذه المرتبة العظيمة فإنك  
تبعده على طريقة العرافية بأذن تعلم أن الله يبراك، ويعلم  
حالك، ويعلم ما في مسكنك، فلا يليق بك أن تعصيه، وأن  
تحالف أمره، وهو يبراك ويظلم عليك، وهذه حالة جيدة  
ولكيها أقل من الأولى، وما دمت أذن تعلم أنه يبراك فإنك  
تحس عبادته وتقتها، لأنك تعلم أن الله يبراك، وهذه التسلسل  
الأعلى لو كنت أباً معلم محقوق له سرارة وأمرك يأمر وأنت تخذل  
هذا الأمر أهانه ويسخر إلينك، هل يليق بك أن يضع مسكنك إلحاداً  
بهذا العمل؟

الحاصل أن الإحسان على مرتبتين  
مرتبة المشاهدة الفلبية وهي أن تعبد الله كأنك تراه من  
شدة البطين والإيمان، كأنك ترى الله عز وجل عياناً.  
والمرتبة الثانية وهي أقل منها، أن تعبد الله وأنت تعلم  
أنه يراك ويطلع عليك، فلا تعصيه ولا تحاوله أمرة سبحانه  
وتعالى.

هذه مرتبة الإحسان وهي أعلى مراتب الدين، من بلغها  
فواه بلغ أعلى مراتب الدين، وقللها مرتبة الإيمان، وقبلها  
مرتبة الإسلام

#### فالدين هو اثر

الدائرة الأولى: الإسلام وهي واسعة حتى لا يدخل فيها  
العاصف ويقال له سلم، ويتعامل معاملة المسلمين، لأنه  
إسلام في الظاهر، فهو داعر في دائرة الإسلام، ويدخل  
فيها صيف الإيمان الذي ليس معه من الإيمان إلا مثلث حبة  
سردل

الدائرة الثانية وهي أصيق من الأولى وأحسن، دائرة  
الإيمان وهذه لا يدخل فيها العاصف التماق الاعتقادي أبداً،

## دليل الإحسان

والدليل قوله تعالى ﴿إِنَّ اللَّهَ مَعَ الْأَيْمَنِ أَنْقَلَوْا إِلَيْنَا هُمْ شَهِيدُوك﴾ (الحل ١٦٨) وقوله تعالى ﴿وَتَوَلَّ هُنَّ الْغَرْبَةُ الرَّجِيمُ﴾ الْأَيْدِي يَرْتَكِبُ حِينَ تَقْرُبُهُ وَتَقْتَلُكَ فِي الْكَثِيرِينَ [٢١٧-٢٢٠] يَهُمْ هُنَّ الْأَيْمَنُ الْعَلِيُّونَ﴾ (الشعراء ٤٣) وقوله تعالى ﴿وَمَا تَنْكِحُونَ فِي شَاءَ وَمَا تَنْتَرِجُ مِنْ فَرْعَانٍ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا كَانَ لَيْكُمْ شَهُودًا إِذَا نُؤْخِذُونَ يَمْبُو وَمَا يَصْرُفُ عَنْ رَزْكِكَ إِنْ يَشْكُلَ دُرْزٌ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ وَلَا أَسْعَرَ مِنْ ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرَ إِلَيْكَ كَتَبْ شَيْءٍ﴾ (يوس : ٦١).

[٤٧]

واسعاً يدخل فيها أهل الإحسان وهم على فسمين - إحسان كامل ، ولهمان ساقص ، يدخل فيها ملزم مامن أو ملزم تقىي  
الدائرة الثالثة وهي أصعب من الثانية ، دائرة الإحسان  
وهي كما يبها النبي ﷺ ولا يدخل فيها إلا أهل الإحسان  
الكامل .

[٤٧] هذا دليل المرتبة الأولى من الإحسان ﴿إِنَّ اللَّهَ مَعَ الْأَيْمَنِ أَنْقَلَوْا إِلَيْنَا هُمْ شَهِيدُوك﴾ دلت الآية أن الله مع المحسنين ،

وهم الذين عدو الله كلهم بروبه طول الله معهم، معية  
حامية، معية العزة والذلة والشرف.

قوله تعالى **﴿وَقُوْلُهُ عَلَى الْعَزِيزِ الرَّحِيمِ فِي الَّذِي يَرِيدُ هُنَّ**  
**نَّفَرُونَ ۝ وَقُلْتُكُمْ لِتُشْبِهِنَّ﴾** هذا دليل العزة الثالثة، هذا  
دليل قوله **﴿إِنَّمَا يَرَاكُوا**

**وَتُوَكِّلُوا أَنِي مَوْصِيْمُ أَمْرِكُ**

**عَلَى الْعَزِيزِ الرَّحِيمِ وَهُوَ إِلَهُ سَبَحَانَهُ وَتَعَالَى**

**عِنْ تَقْوِيمِ تَقْوِيمِ الْعِبَادَةِ وَالصَّلَاةِ**

وَتَنْهِلُكُمْ هُنَّ السَّاجِدُونَ يَرَاكُوا وَأَنْتَ رَاعِي وَأَنْتَ سَاجِدٌ،  
يَرَاكُوا في جمِيع أحوالِ العِدَادِ فَنَفَرُوا وَرَكِعُوا وَسَاجَدُوا هُوَ يَرَاكُ  
سَبَحَانَهُ وَتَعَالَى

إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ لِسَبِيعِ الْأَكْوَافِ الْعَيْمِ يَأْنُوكُ  
سَبَحَانَهُ وَتَعَالَى وَقُولُهُ تَعَالَى وَقُولُهُ تَعَالَى **﴿وَمَا تَكُونُوا لِي مُثْلٍ وَمَا تَنْتَزِعُونَ**  
**مِنْ قُرْبَابِي وَلَا تَنْتَزِعُونَ مِنْ عَصْلِ إِلَّا كَمَا عَيْنَكُمْ شَهُرًا إِذَا لَوْبِشُونَ**  
**فِيهِ﴾** هذا دليل العزة الرابعة، وَمَا تَكُونُوا لِي ثانٌ، هذا  
خطاب للرسول **ﷺ**، لم أي ثان من أمرك، من الأمور  
الصادقة أو من غيرها، جميع أفعالك وتحركاتك ما تكون في  
ثان من الشؤون

﴿وَمَا تَنْظِرُهُمْ بِئْرَكَابٍ﴾ أي من أهله لأن القرآن من عداته  
عن رجل أو فتسيير راجع إلى الشارع، أي ومن الشأن الذي  
تكون فيه نيلارة القرآن

﴿وَلَا يَسْتَأْنِونَ﴾ هذا لجميع الأمة، للرسول ﷺ وغيره.

﴿بِئْرٍ قَاتِلٍ﴾ أي عمل من الأفعال غير أو شر.

﴿إِلَّا حَكَمَ مُبْتَكِرٌ ثَهُورًا﴾ مراكم وصحركم وشاهدهم  
هذا دليل لقوله ﷺ «فَإِذَا بَيْرَكَابٍ».

﴿إِذْ تُؤْتَيُونَ يَوْمًا﴾ تنشروه وتعملوا به وهذا يعطي دليلاً  
على المرنة الثانية من مران الإحسان، قوله جل وعلا شهيد  
على كل حامل عمله يوم القيمة وتعالى في عمله ويعصره  
ولا يعب عنه ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَقْعُدُ مَا كَوَدَ كُنْهٌ﴾ في الآياتي ولا في  
الكتبيتين﴾ (أنظر عصران - ٤)

وأما الإحسان بين العبد والخلق فبعدها مدل المعرف  
لهم، ونکف الأذى عنهم، ما زلت نظم الجائع، ونكسو العاري،  
ونغمس بعاهتك المحتاج، ونشمع لمن احتاج الشعاقة، تبدل  
المعروف، جميع وجوه المعرف، تكرم الصيف، تكرم  
الחורף، لا يصدر منك إلا حسر لجوارك، ونکف أنفك عنه أيضاً،

فلا يصدر منه أدنى له ولا أغيره، من الناس من لا يصدر منه إلا أدنى، ومن الناس من يصدر منه أدنى وأغيره، ومن الناس من لا يصدر منه إلا أغيره وهذا في أعلى الظفاف

بدل الخبر للناس ونحو الأدنى عليهم هو الإحسان للناس :  
**﴿وَلَا يُحِرِّكُونَ بِمَا لَمْ يُكُنْ بِهِ إِذْ أَنْتَ مُهَاجِرٌ﴾** (الفرقان: ١٩٥) حتى الباهي  
 يحب أن تحسن إليها ما لا يحبها، لها ما تحتاج إليه، ونفع  
 الأدنى عنها، وترفق بها هذا من الإحسان إلى الباهي حتى  
 المستحق للقتل لا تغدوه بل تغدوه قطة حسنة ومربيحة. من  
 وحب عليه الفcasos، ومن وج حبه العدد فإنه يقدر فيه  
 برقة لا تستوي ولا تغدو ولا حسر

**لما قال** **رسول الله** **إذ ان الله كتب الإحسان على كل شيء، فإذا قاتلتم  
 فأحسروا القتلة، وإذا دبرتم فأحسروا الذبح<sup>(١)</sup> في التصرّف  
 أو غير ذلك مما يلزم العد**

هذا دبرتم أي دبرتم العبريات الماكولة فأحسروها  
 الذبحة ولبيك أحدكم شعرة ولبريق ديبخت، فتحسن حتى  
 للبهائم، وقد عذر الله للنبي من بي إسرائيل بسبب أنها سنت  
 كلها رأى بهم سوء المعنى، فتفهم بتذكر الله لهم عذر الله لها

(١) أخرجه سلم (١٩٥٥) من حدث شداد بن أوس رضي الله عنه

والدليل من المئتين حديث حبريل المشهور عن غفران رحيم الله عنه، قال: بما سمع حلوسن عبد رسول الله ﷺ إِذْ طَلَعَ عَلَيْهِ رَجُلٌ شَدِيدٌ يَاصِي الْثَّابِ، شَدِيدٌ نَسْرَاوِ الشَّفَعِيَّ. [٤٨]

دَبَّهَا<sup>(١)</sup>. وهو دم عظيم، وهو الباء أي الرسول عز وجل الله له سب ذلك لأنها أحيت إلى هذا التهم العظيم تكيف بغير الكلب إذا أحيت إلى جائع من المسلمين أو حتى من بني آدم ولو كان كافرا، إذا أحيت إليه فإن الله جعل وحلا يشكر لك ذلك الإحسان، قال تعالى «وَاتْخِرْ مِنْ أَذْكَرَيْ الشَّفَعِيَّ» [الفرق، ١٩٥]

النوع الثالث وهو إنقاذ العمل، أي عمل تفعله، يجب عليك أن تتفق، لا ليقال إن ملائكة يمسرون لكها، وقد جاء في الحديث «إِنَّ اللَّهَ يَحِبُّ إِذَا عَمِلَ أَهْدِكُمْ عَمَلًا أَنْ يَنْهِيَهُ»<sup>(٢)</sup> [٤٨] قد تقدم الكلام عن الإسلام والإيمان والإحسان، وأركان كل مرتبة، وذكر الشيخ رحمه الله أولاً كل مرتبة من

(١) انظر ما أخرجه البخاري (٣٦٧٧) وسلم (١٢٤٤) من حديث ثنيه حبرير رضي الله عنه

(٢) أخرجه البهجهي في «الشعب الإيساني» ٤/ ٣٣٤ (٥٣١٢) و (٥٣١١) من حديث عائشة رضي الله عنها

القرآن، وهذا كله تقدُّم وانتهٰى، ثم ذكر الشيخ رحمة الله دليل هذه العرائس من الثقة، ثُمَّ الرسول ﷺ ذكر حديث جبريل، وأنَّه لَئِنْ سَمِّيَّ رَجُلًا مِّنْ أَهْلِ الْمَسْكِنَةِ فَلَا يَكُونُ إِلَّا مُؤْمِنًا، أناهم في صورة رجل، وجلس إلى النبي ﷺ، وسأله عن الإسلام والإيمان والإحسان، ثم سأله عن الساعة، وسأله عن آثارها، هذا ما يسمى بحديث جبريل أو حديث عمر، وهو حديث ورد من خدعة طرق عن جماعة من الصحابة، فهو حديث صحيح، وذكر الشيخ رحمة الله رواية عمر بن الخطاب<sup>(١)</sup> في هذا الحديث مع اختلاف في الماءظ الحديث في طرق أخرى ولكن المعنى واحد.

قال بما سمع جلوس عبد النبي ﷺ، كان من عادتهم درس الله عليهم أنهم يجتمعون عبد النبي ﷺ في المسجد ويستفدون عه العلم، ويستمعون إلى أجوبته ﷺ على ما يبررون من الأسئلة، بينما هم كذلك على عادتهم، إذ دخل عليهم زحل من اليابس، رجل شديد بياض الثياب، شديد سواد الشعر، أي: إن جبريل عليه السلام نتمثل في صورة هنا

(١) آخر جها مسلم (٦)، وانظر «جامع العلوم والحكم» لابن رجب ٩٣/١  
 الحديث الثاني

لَا يُبَرِّى عَلَيْهِ أَثْرُ السُّفَرِ وَلَا يَعْرَفُهُ مَا إِحْدَىٰ حَتَّىٰ  
جُلِسَ إِلَى الْمَسْكِنِ ﷺ فَأَسَدَ رَكْبَيْهِ إِلَى رَكْبَيْهِ وَوَضَعَ  
رَكْبَيْهِ عَلَى فَخْدَيْهِ وَقَالَ يَا مُحَمَّدُ أَخْبِرْنِي عَنِ الْإِسْلَامِ  
[٤٩]

الرَّجُلُ وَلَمْ يَأْتِهِمْ بِصُورَتِ الْمَلَكَيَّةِ، لَا هُمْ لَا يَطْلَبُونَ النَّظرَ  
إِلَيْهِ فِي صُورَتِ الْمَلَكَيَّةِ.

[٤٩] لَا يُبَرِّى عَلَيْهِ أَثْرُ السُّفَرِ وَلَا يَعْرَفُهُ مَا - أَيُّ مِنَ الْحَاضِرِينَ -  
إِحْدَى فِيهَا مِنَ الْعَجَابِ، أَنَّهُ لَيْسَ قَادِمًا مِنْ سُفَرٍ حَتَّىٰ يَقْتَالَ  
إِنَّهُ مِنْ عِبْرِ أَهْلِ الْمَدِينَةِ وَهُمْ لَا يَعْرَفُونَهُ، وَهُوَ لَيْسَ مِنْ أَهْلِ  
الْبَلَدِ حَتَّىٰ يَعْرَفُوهُ، فَتَعْجِزُ رَأْيِي شَانِهِ، لَا هُوَ قَادِمٌ وَلَا هُوَ مِنْ  
أَهْلِ الْبَلَدِ، لَوْ كَانَ قَادِمًا مِنْ سُفَرٍ تَظَاهَرُ عَلَيْهِ أَثْرُ السُّفَرِ فِي  
نِيَّابَهُ وَفِي لَوْبَهُ؛ لَا إِنَّ الْمَسَافِرَ تَظَاهَرُ عَلَيْهِ أَثْرُ السُّفَرِ، فَلَا يَعْرَفُهُ  
أَحَدٌ مِنَ الْحَاضِرِينَ، فَلَيْسَ هُوَ مِنْ أَهْلِ الْبَلَدِ، وَلَيْسَ هُوَ قَادِمٌ  
مِنْ سُفَرٍ، فَمَنْ أَيْنَ يَكُونُ هَذَا الرَّجُلُ؟ هَذَا الَّذِي اسْتَعْرَفْتُوهُ،  
لِجُلُسَ إِلَى الْمَسْكِنِ ﷺ بَيْنَ يَدَيْهِ جَلْوَسَ الْمُتَعَلِّمِ مِنْ مَعْلَمَهِ  
وَأَسَدَ رَكْبَيْهِ إِلَى رَكْبَيِ الْمَسْكِنِ ﷺ، أَيْ أَنَّهُ قَرِيبٌ مِنْ  
جُدَّا

وَوَضَعَ يَدَيْهِ عَلَى فَخْدَيْهِ، أَيْ مَعْدِيِ الْمَسْكِنِ ﷺ

قالَ أَنْ أَنْ تَشَهِّدَ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنْ مُحَمَّداً  
رَسُولُ اللَّهِ، وَتَقْبِيمُ الصَّلَاةِ، وَتَلْزِمُ الرُّكُونَ، وَتَصْرِيفُ  
رَمَضَانَ، وَتَنْجِعُ الْبَيْتَ إِنْ أَسْطَعْتَ إِلَيْهِ سَبِيلًا، فَقَالَ  
صَدَقْتَ، لِمَجِيئِهِ يَسَّالُهُ وَيُضَدِّدُهُ [٤٠]

قالَ يَا مُحَمَّدَ، حَاطِبَهُ يَاسِنَهُ وَلَمْ يَقُلْ، يَا رَسُولَ اللَّهِ،  
وَلَعَنَهُ مَنْ هَلَكَ عَلَيْهِ السَّلَامُ مِنْ أَحْلَلَ أَنْ يَظْلِمَ الصَّحَابَةَ أَنَّهُ مِنْ  
أَهْلِ الْبَادِيَةِ، لَا إِنْ مِنْ عَادَةٍ أَهْلَ الْبَادِيَةِ أَنْهُمْ يَحاطِبُونَ الْبَيْتَ  
يَاسِنَهُ، لَا إِنْ أَهْلَ الْبَادِيَةِ عَلَى طَبِيعَتِهِمْ وَعَادَتِهِمْ، وَهُوَ  
رَبَادَةُ الْإِعْرَافِ وَالنَّعْمَةُ حَتَّى لَا يَعْرِفُوهُ

قالَ يَا مُحَمَّدَ الْغَبَرِيُّ عَنِ الْإِسْلَامِ، أَيِّ شَرْحَ لِي مَعْنَى  
الْإِسْلَامِ

[٤٠] قَالَ الْإِسْلَامُ أَنْ تَشَهِّدَ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَأَنْ مُحَمَّداً  
رَسُولُ اللَّهِ، وَتَقْبِيمُ الصَّلَاةِ، وَتَلْزِمُ الرُّكُونَ، وَتَصْرِيفُ رَمَضَانَ،  
وَتَنْجِعُ الْبَيْتَ إِنْ أَسْطَعْتَ إِلَيْهِ سَبِيلًا، دَكْرُهُ لِلْبَيْتِ أَرْكَانُ  
الْإِسْلَامِ، الَّتِي لَا يَدْعُهَا، وَالَّتِي إِنْ تَحْلَقْتَ وَرَوَيْدَتْ تَحْلَقْ  
الْإِسْلَامُ، وَمَا رَادَ عَلَيْهَا مِنَ الْأَمْوَالِ الْأُخْرَى مِنْهُ مَكْمُلَاتُ،  
وَالرَّسُولُ يَنْهَا اتَّصِرُّ عَلَى بَيْانِ أَرْكَانِ الْإِسْلَامِ، لَا إِنْ الْجَوَابُ  
كُلُّ مَا كَانَ مَحْتَسِرًا كَانَ أَسْهَلُ عَلَى الْمُتَعَلِّمِ وَالسَّامِعِ، وَسَهْرُ

قال فاحبّي عن الإيمان، قال أَنْ تُؤْمِنْ بِهِ  
وَمَلَائِكَتِهِ، وَكِتَابِهِ، وَرَسُولِهِ، وَالْيَوْمِ الْآخِرِ، وَتُؤْمِنْ  
بِالْقَدْرِ خَيْرٌ وَشَرٌّ، قال صَدَقَتْ [٤١]

عليه حفظه روعه، بما هو طَوْلُ الْجَوَابِ تُشَعَّبُ هُنَّ  
الْمُحْضَرِينَ، وَرَسَّ أَكْثَرُهُمْ لَا يَسْتَوْهُ، فَهَذَا دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ  
الْمَرْسُولَ يَسْعَى أَنْ يَتَرَكَّزَ الْأَخْصَارُ مِنْهُمَا إِسْطَاعَ، وَيَقْصُرُ  
عَلَى الشَّيْءِ الْمُسْرُورِيِّ، وَلَا يَأْتِي إِلَيْهِ إِلَّا مَا لِلْإِسْلَامِ أَكْثَرُ مِنْ ذَلِكَ، هُنَّ  
أَرْكَانُهُ وَدَعَائِهِ الَّتِي يَقْوِمُ عَلَيْهَا

قال صَدَقَتْ هَذِهِ فِعْلَةُ ثَابِتٍ

قال فَعَجِبَ إِلَيْهِ بِسَائِلِهِ وَبِصِدْقَتِهِ دَلِيلٌ عَلَى أَنَّهُ عَلِيمٌ، وَلَهُ  
لَا يَسْأَلُ سُؤَالٌ حَمِيلٌ، وَإِنَّمَا يَسْأَلُ وَهُوَ عَالِمٌ بِدَلِيلِ أَنَّهُ قَالَ  
صَدَقَتْ، دَلِيلٌ عَلَى أَنَّهُ عَالِمٌ فَعَادَ بِسَائِلٍ [١٩]

[٤١] قال أَحَبِّي عَنِ الإِيمَانِ، قَالَ أَنْ تَزَمَّنْ بِاللهِ وَمَلَائِكَتِهِ  
وَكِتَابِهِ وَرَسُولِهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَتَلَمِّسَ بِالْقَدْرِ خَيْرٌ وَشَرٌّ هَذَا ذِكْرٌ  
لِهِ أَرْكَانٌ لِلْإِيمَانِ السَّمْعُ بِعِدْمِهِ ذِكْرٌ لِهِ أَرْكَانِ الْإِسْلَامِ  
وَالْإِسْلَامُ وَالْإِيمَانُ إِذَا ذُكِرَا جَمِيعًا فَالْإِسْلَامُ مَعْنَاهُ الْأَخْرَاجُ  
الظَّاهِرَةُ، وَالْإِيمَانُ هُوَ الْأَخْرَاجُ لِهُنَّهُ أَخْرَاجُ الْقُلُوبِ وَمَا  
يَقْوِمُ بِهِ مِنَ التَّصْدِيقِ وَالْعِلْمِ، وَلَا مَدْرَدْرَةٌ مِنَ الْإِسْلَامِ وَالْإِيمَانِ

قال. أخبرني عن الإحسان، قال. آن تَعْدُ أَهْدِي  
كائِنَ تَرَاهُ هَلَّا نَكَنْ تَرَاهُ هَلَّا يَرَاكَ قال. هَلْ أَخْبَرْتَنِي  
عَنِ السَّاعَةِ، قال. مَا الْمَسْأَلُ عَنْهَا بِالْعِلْمِ مِنْ  
الْمُسْأَلَلِ . [٥٦]

حيثما، الإسلام الأفعال الظاهرة، والإيمان الأفعال الباطنة  
لتقوله <sup>ع</sup> «الإسلام علابه والإيمان في القلب»<sup>(١)</sup> هـان ذكرها  
جميعاً صار لكـل واحد معنى حامـلاً لهـ، وإذا ذـكر واحد منها  
دخلـ به الآخر إذا ذـكرـ الإيمـان وحـدهـ دـخلـ بهـ الإسلامـ، وإذا  
ذـكرـ الإيمـان وحـدهـ دـخلـ بهـ الإيمـانـ «لأنـهـ لا يـصحـ إسلامـ بـدونـ  
إيمـانـ ولا يـصحـ إيمـانـ بـدونـ إسلامـ لـأنـهـ لا يـدـ منـ الآثـيـرـ، فـهـماـ  
صلـارـمانـ ولـهـذا يـقـولـونـ إنـ الإيمـانـ والإيمـانـ منـ الـأـسـمـاءـ الـشـفـاعةـ  
إـذـا اجـتـمـعـتـ اـنـتـرـفـتـ، وـإـذـا انـفـرـتـ اـجـتـمـعـتـ، أـيـ يـدـ يـدـخـلـ  
بعـضـهاـ بـعـضـ لـأـهـمـاـ صـلـارـمانـ لـأـيـعـكـ أـحـدـهـ بـعـدـهـ عـنـ الـأـسـرـ  
سـالـهـ عـنـ الـأـفـعـالـ الـظـاهـرـةـ وـالـأـفـعـالـ الـبـاطـنـةـ، وـرـبـئـ لـهـ  
<sup>ع</sup> أـرـكـانـ كـلـ مـنـ إـلـاسـلـامـ وـإـيمـانـ

[٥٦] قال. هـلـ أـخـبـرـتـنـيـ عـنـ إـلـاسـلـامـ، قـالـ آنـ تـعـدـ أـهـدـيـ، سـبـقـ  
أـنـ الـمـحـسـ هوـ مـنـ يـعـدـ اللهـ عـلـىـ الـمـتـاهـنـةـ وـالـيـقـيـنـ كـاـنـ يـرـىـ

(١) تـعـرـجـهـ أـسـدـ (٦٩٦) / (٣٧٤) (٢٢٢٢) مـنـ حـدـيـثـ أـنـ رـضـيـ اللهـ عـنهـ

الله، أو يعده على العرافة وهو يعلم أن الله يراه في حسنه  
الصلوة لأن الله يطلع عليه، فالحسن يبعد الله [ما على]  
الشائنة في القلب وهذا أكمل، ولما على العرافة وأن  
يعلم أن الله يراه في أي مكان لو في أي عمل يفعله، هذا هو  
الإحسان.

قال: صدقت، فأخبرني عن الساعة، أي من أيام  
الساعة متى؟ ولما كان هذا الرزوال لا يعلم أحد الجواب عنه  
إلا الله سبحانه وتعالى، لأن يوم الساعة لا يعلم تحديده إلا  
الله عز وجل

نسن نعلم أنها ستقوم الساعة لا شك في هذا، من ذلك  
في هذا وهو كامر نعلم أنها ستقوم الساعة ولا بد، ولكن  
الوقت الذي تقوم به الساعة الله عز وجل لم يخبرنا عنه ولم  
يبيه لنا، واستأثر بعلمه، قال تعالى **﴿إِذْ لَهُ عِصْدُرٌ هُمْ**  
**أَكْثَرُهُمْ﴾** (الساد ٢١) وقال تعالى **﴿يَتَنَاهُ عَنِ الْكَوْكَبِ الْكَوْكَبُ**  
**مَرَّتْهَا قَلْبَ إِلَيْهِ مَلَّهَا هَذَهُ لَهُ بِحِلْبَةٍ بِرَقْبَهَا إِلَهُهُ﴾** (الأمر ٦٧)  
هو الذي يعلمه سره، وقال تعالى **﴿رَوَسَرَ مُفَاتِحُ**  
**الْكَبِيرِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ﴾** (الإمام ٥٩) رسمها وفتحت يوم  
الساعة

قال أخوه أبي عبد الله عليهما السلام عن أماراتها، قال إن تلقي الآية  
ربتها (٤٣)

قال أخوه لجبريل ما أرسلت عنها بأعلم من السائل،  
أي ألم وأنت سرآ لا يعلم من تلزم الساعة، الله جل وعلا لم  
يطلع على هذا لا الملائكة ولا الرسل ولا أحداً بل استأثر  
بتلقيها سبحانه وتعالى

(٤٤) قال أخوه عن أماراتها الأمارات جميع أمارة وهي  
العلامة، أما الإمارة بالكسر فهي لولاية

أخوه عن أماراتها، أي العلامات التي تدل على قرب  
قيامها، بضم الساعة لها أمارات وقد يبيه الله سبحانه وتعالى،  
 منها أمارات صغيرة، ومنها علامات كبيرة، ومنها متوسطة  
 ومنها علامات مقاربة للساعة، تكون عند قيام الساعة، تكون  
 غيرها من تلقيها، أما العلامات الأخرى فإنها متقدمة العيناء  
 يقولون علامات الساعة على ثلاثة أربع هي علامات  
 صغيرة ومتقدمة، وعلامات متوسطة، وعلامات كبيرة.

العلامات الصغيرة والعلامات المتوسطة كلها حصلت أو  
حصل معظمها، أما العلامات الكبار، فهو في المجال وزرول  
ليس عليه إسلام وحرج الدابة، وحرج باحتجاج وما يرجح  
 بهده تكون عند قيام الساعة وتشتت

وأن ترى الحفاة العراة العالة رداء الشاء يتطاولون  
في البُيُّان [٤٤]

قال أخبرني عن أماراتها ولما كانت أماراتها معلومة  
أحاديث الرسول ﷺ قال : إن تلك الأمة ربتهنها هذا من علامات  
الساعة ، الأمة هي الملعونة ، وربتها ، سيدتها .

[٤٥] قال الشرح معاه والله أعلم ، أنه في آخر الرمان يكثر  
التسرى ، يعني يكثر وطه الإمام ، أي المصلوكيات يجلد  
سات ، تكون بيتها حرقة ، ون تكون سيدة لأمها وملائكة لها وتلقي  
معاه أنه يكثر العفرق ون تكون السيدة كأنها سيدة لأمها .

وأن ترى الحفاة هذه علامة ثانية  
الحفاة الذين ليس لهم معال من العفر والعاقة  
العراة الذين ليس لهم لباس  
العالقة : الفقراء .

رداء الشاء جمع راعي الدين يرعن الأهام هؤلاء كانوا  
في الأصل في البراري هي بيروت ينتظرون من محل إلى آخر ،  
وهي آخر الرمان يستوطنون هي العدن ، ويحيون الفصور  
والعقارب الشاهقة ، هذا من علامات الساعة ، إذا تحولت  
المدينة إلى حاضرة ، وصاروا يتطاولون في العجائب ، ويتساهلون

قال عَمْضيٌّ فَلَبِثَا مُلْيًا، فقال: يا عَمْرًا أَنْدَرِي  
مَنِ الْمَاتِلُ؟ قَلَّتْ إِنَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قالَ هَذَا  
جِبْرِيلُ أَنَا كُمْ يَعْلَمُكُمْ أَمْ دِينُكُمْ. (٥٥)

بِهَا وَيَسْتَوِيْهَا، وَهُمْ لَيْسُ مِنْ عَادِتِهِمْ، يَنْحُولُونَ إِلَى الْأَهْيَاءِ إِلَى  
أَصْحَابِ نُرُوةٍ وَأَصْحَابِ مَظَاهِرٍ هَذِهِ مِنْ عَلَامَاتِ السَّاعَةِ  
وَكَمَا تَعْلَمُونَ مَا زَوْلُ الرَّسُولِ (٥٦) لَا يَنْطِقُ عَنِ التَّهْوِيِّ، كَمَا  
تَعْلَمُونَ الْأَنَّ كَيْفَ حَالُ النَّاسِ، لَقَدْ تَغَيَّرَتِ الْأَخْوَانُ وَتَحَوَّلَ  
الْمُقْرَأَ إِلَى أَعْيَاءِ أَصْحَابِ نُرُواتٍ، وَتَحَصَّرَتِ الْبَلْوَةُ وَسَا  
وَتَنْتَارُوا فِي الْبَيَانِ، وَهَذَا مَصْدَاقٌ مَا خَالَهُ رَسُولُهُ (٥٧)  
(٥٥) قَالَ ثُمَّ خَرَجَ وَلَبِثَا مُلْيًا يَعِي وَقَدْ نَصَرَهُ

هَذَا الْمَنْجَلُ، يَا عَمْرًا أَنْدَرِي مَنِ الْمَاتِلُ؟ أَوْ أَنْدَرُونَ  
مَنِ الْمَاتِلُ؟ وَمِنْ رِوَايَةِ أَنَّ الْمَنْجَلَ قَالَ «عَلَيْ بَارِزَجَلِ»<sup>(١)</sup>  
مَطَلِّبُهُ، فَلَمْ يَعْدُوا عَلَيْهِ  
قالَ: هَذَا جِبْرِيلُ أَنَا كُمْ يَعْلَمُكُمْ أَمْ دِينُكُمْ: هَذَا الَّذِي  
دَعَنِي وَسَأَلَ هَذِهِ الْأَسْنَلَةَ هُوَ جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَجَاءَنِي

(١) أَخْرَجَهُ الْسَّانِيُّ فِي الْكِتَابِ، ٤٠/٥٠ (٢٨٥٧) مِنْ حَدِيثِ عَمْرٍ  
رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، وَابْنِ حِيَانَ (٢٧٢)، وَالْمَذَارِقُطْبِيُّ ٢٢١/٨ (٢٧٠٨) مِنْ  
حَدِيثِ عَمْرٍ بْنِ الْحَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ

صورة رجل كما وصف لعرس تعليم الحاصلين أمر دينهم  
على طريق الرزائل والجرائب

دليل هذا الحديث على سائل عظيمة

الأولى أن الدين يقسم إلى ثلاثة مراتب الإسلام  
والإيمان والإحسان، كل مرتبة أعلى من التي قبلها، وأن كل  
مرتبة لها أركان، أركان الإسلام، وأركان الإيمان والإحسان  
وهي ملائكة واحدة

الثانية: به التعليم طريق الرزائل والجرائب، وهذه  
طريقة تعليمية ماجحة، لأنها لا تدع للانتهاء وتلقي العلم كوبه  
بسأل وينتهي دفعه، يطلب الجواب، ثم يلقى عليه الجواب  
وهو ينطبع إليه يكون هذا أثبت

الثالثة: في الحديث دليل على أن من سأله عن علم وهو  
لا يدرى عليه أن يقول الله ورسوله أعلم، بكل العلم إلى  
ذلك فلا يتكلم بالجرائب وهو لا يعرفه ويختبره هذا لا  
يجهور، والرسول صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ لما مثل عن الساعة قال ما المساريل  
عها بأعلم من السائل، ولما قال للصحابة أئذرون من  
السائل؟ وهم لا يعرفونه قالوا الله ورسوله أعلم

هذا دليل ذلك على أن مسائل الشرع وسائل الدين لا يجوز التحرر من فيها، لأن هذا من التكليف، ولكن من كان عنده علم فإنه يجب، ومن ليس عنده علم يقول الله أعلم، ومن قال لا أدرى فقد أجب

خذ مثل الإمام حاتم رحمه الله عن أربعين سالة وأجاب عن ست منها، وفقال في الباقية لا أدرى، فقال له السائل: لا جئت من كلها وكذا وسأفتر وتأتيت راحلني وتقول لا أدرى، قال: اركب راحلتك، وادفع إلى اللند الذي جئت منه وقل: سألك ما لكأنا فقل لا أدرى هذا ليس عيباً أن الإنسان إذا كان لا يعرف الجواب في الأمور الشرعية أنه يقول لا أدرى ولو كان عالماً، الرسول ﷺ قال: ما أرسلوك إليها ما علم من السائل

وكان رسول إذا سئل في بعض الأسئلة ولم يكن عنده وحي من الله غير وجوب انتظار حتى ينزل الوحي من الله غير وجوب التطرف أو بـبيان ذلك عن كذا، بـبيان ذلك عن كذا، فل كذا.

» \* يَقْتُلُكَ حَسْنَ الْخَيْرِ وَالْبَيْرِ عَلَى هَيْهَا إِذْمَ مَحْيِيْرِ \*

(المر: ٢٦٩) » \* يَقْتُلُكَ عَيْ الْأَمْلَأَ عَلَى هَيْهَا تَوْزِيْتُ لِثَانِيْرِ وَالْمَجْنُونِ \*

(المر: ١٨٩)

فالرسول ﷺ كان إذا سئل ولم يكن منه جواب ينتظر حتى ينزل عليه الوحي من الله، وكذلك غيره من باب أولى، ينتظر حتى يسأل عنه، أو يبحث عن المسألة في كتاب أهل العلم ليتحصل على جواب، أما أن يستحصل وهذا فيه خطورة عظيمة وفيه سوء أدب مع الله عز وجل لأن الذي يجيب، يجب من شرعاً الله، يقول الله أحل كذا أو حرم كذا أو شرع كذا، فالامر فيه خطورة جداً.

**المسألة الرابعة** في الحديث دليل على آداب المتعلم، جبريل وهو سيد الملائكة يجلس بين يدي الرسول ﷺ وهو سيد ركبته إلى ركبتي الرسول ﷺ، ويضع يديه على يديه يسأل بأدب هذا من أجل أن يعلم الناس كيف يتأذبون مع العلماء.

هذا بعض ما يدل عليه الحديث وفيه:

**مسألة خامسة** وهي بيان بعض علامات الساحة، ذكر علمائين: أن تلك الأمة ربها، وبعض العلماء يقول معنى أن تلك الأمة ربها أنه يكثر الع فوق في آخر الرمان حتى تصبح البست كالماء سيدة على والذتها تأمرها وتباهي وتعلّم عليها

**الأصل الثالث: معرفة بيتنا محمد ﷺ**

اسمه ونسبه ونشأته

**الأصل الثالث: معرفة بيكُم مُحَمَّدٌ ﷺ (٥٦)**

(٥٦) قوله الأصل الثالث أي من الأصول الثلاثة، لأن النجح رحمة الله ذكر في أول الرسالة أنه يجب على كل مسلم ومسلمة معرفة هذه الأصول الثلاثة وهي: معرفة الله، ومعرفة دين الإسلام، ومعرفة ببيت محمد ﷺ بالأدلة أنها الأصل الأول والثاني فقد تقدم شرحهما وبيان أدلةهما

**الأصل الثالث** وهو معرفة النبي ﷺ، لما كان النبي ﷺ وسلطه بين الله وبين خلقه في تبليغ دينه ورسالته، وجب معرفته عليه الصلاة والسلام، وإلا كعب تبع شخصاً لا تعرفه فلا بد أن تعرفه من حيث الاسم ومن حيث البلد الذي ولد ونشأ فيه، والبلد الذي هاجر إليه، وتعرف مدة عمره عليه الصلاة والسلام.

وأقسام عمره عليه الصلاة والسلام، وأقسام المدة التي أقامها في هذه الدنيا، تعرفها أبصاق نسل النبوة وبعدها، وتقبل

وهو محمد بن عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم من قريش، وقريش من العرب، والعرب من ذرية اسماعيل بن ابراهيم الخليل عليه وعليه بيتاً انفصل الصلاة والسلام. (٥٧)

الهجرة وبعد الهجرة تعرف كيف انتهى بالوحى عليه الصلاة والسلام ومتى انتهى بالوحى، وما هي الآية التي تدل على بيته، والأية التي تدل على رسالته، تأتي بالأيات التي تدل على بيته، والأيات التي تدل على إرساله، فلا بد أن تعرف هذا، تعرف سبب من أى فيه، لأن العرب عبائل، وهو عربي بلا شك، فلا بد من معرفة هذه الأشياء عن الرسول ﷺ وإن تدرس الآيات والأحاديث المتعلقة بهذه المسائل، وتطرى من سيرة الرسول ﷺ ودعوه لأجل أن تعرف هذه الأمور عن بيتك الذي أنت مأمور باتباعه والانتداب به.

[٥٧] هذا اسمه وسمه، اسمه محمد عليه الصلاة والسلام ولهم أسماء غير محمد، لكن أشهر أسمائه محمد قد ذكر الله ذلك في القرآن في عدة آيات **﴿تَعَذَّبَ رَبُّكُلَّ أَفْوَى﴾** [النون ٢٩] وقوله **﴿وَمَا يَحْمِدُ إِلَّا رَسُولٌ فَدَعْتُ إِلَيْكُمْ بِنَبِيِّكُلِّ أَرْسَلْ﴾** [آل عمران ١٤٤] وقوله **﴿مَا كَانَ تَحْمِدُوا إِلَّا شَيْئًا يَرْجِعُ إِلَيْكُمْ﴾**

(الآخر ٢٠) وقوله ﴿وَلَيْسَ نَاسًا إِلَّا مُهْبِطًا مُهْبِطًا وَمُهْبِطًا إِلَّا  
مُهْبِطًا عَلَى هُنْدَوْ رَجُلَكَ مِنْ تَرْبِيمٍ﴾ (رسالة ٦) مدح الله أسمه  
محمدًا في هذه آيات

وس أسماء أحمد، قد ذكر الله في قوله هي بشاره  
الصريح عليه السلام ﴿زَدَنَاكَ جِئْنَكَ كُلَّنَا حَتَّى إِذْنَكَ جَلَّ إِذْنَكَ  
أَنَّهُ يَنْتَهِيَتْ سُبْحَانَكَ لِيَأْتِيَتْ هُنْدَوْ بِنْ الْقَرِيبِ وَمُهْبِطًا يَسْتَوْلِيَتْ هُنْدَوْ بِنْ قَبْرِيَ الْمَهْرَبِ وَلَهُ  
(الصف ٦) فهو محمد وأحمد ومعنى ذلك أنه كبير المحدثين  
عليه الصلاة والسلام، وكثير الصعاب التي يحيى عليهها،  
وس أسمائه سب الرحمة، وس العلامة، يعني الجهاد في  
سبيل الله، والعناشر، والعائق عليه الصلاة السلام الذي  
يحيث الناس بعد بعثته، لأن آخر الرسول ﷺ، غلب الناس بعده إلا  
نهاية الساعة، وبعد رسالته تفوت الساعة، ويحيث الناس  
للحراء والحباب، ومن أولاً أن يلهم بهذه الأمر فليرجع إلى  
كتاب أخلاقه، الأفهام في الصلاة والسلام على غير الأمام،  
للإمام ابن القاسم رحمه الله

رأي أباً سهيل وهو محمد بن عبد الله بن عبد العطاء بن  
هاشم بن عبد الله بن قصي بن كلاب

وهو من قبيلة فريش التي هي أشرف القبائل، وفريش من درية إسحائيل عليه الصلاة والسلام، والعرب على قسم في المشهور:

العرب العازبة وهم الفحاطية، والعرب المستمرة وهم العذنابية من درية إسحائيل عليه السلام بن إبراهيم الحليل عليه السلام. سروا بالمستمرة لأنهم تعلموا العربية من العرب العازبة، لما جاءت خزفم وبرلوا في مكة حد هاجر أم إسحائيل واسها إسحائيل، وهو صغير، لما وجدوا ما رمز برلوا، وأصطلحوا مع هاجر أن برلوا عدها، وأن تسمح لهم أن يستقروا من الماء، بإسحائيل عليه السلام كان رصيقاً في ذلك الوقت، ثم إنه تزوج وتنا وأخذ العربية عن خزفم وهي من العرب العازبة، وتزوج من خزفم، وجاءه درية تعلموا العربية وشروا مع العرب، هصاروا عرباً مستمرة وهي العذنابية، أما العازبة فهم الفحاطية أصلها من اليمن.

وبعض العلماء يقول العرب العازبة على قسمين هرث بالآلة وعرب ناتية، العرب الباتية هم الذين هلكوا، وهم فرم سرح وعلاد ونمود وشعب، أما العرب الباتية فهم الذين يفسرون إلى عرب عازبة، وعرب مستمرة وهي

العرب الباقيه، واللسي من سبي هاشم، وهاشم من ذريه اسماعيل عليه الصلاة والسلام، ولابنه محمد بن عبد الله بن عبد المطلب، وعبد المطلب ليس هذا اسمه، اسمه ثيبة، ولكن سمي عبد المطلب لأن عمه المطلب بن عبد مناف جاء به من المدينة وهو صغير من عند آخر الواله سبي الجمار، فلما رأه الناس أسود من السفر طروا أنه عبد مطلوب للمطلب، فقلالوا: عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف، وعبد مناف له أربعة أولاد هاشم جد الرسول ﷺ، والمطلب، وعبد شخص، ونوره.

بن هاشم يقال لهم الهاشميون، وبن المطلب يقال لهم المطليون وأما عبد شخص، فعنهم عنتمان رضي الله عنه وصهرهم بوس أئمه هزلاء، من سبي عبد شخص  
ويعرف كذلك له ذريه صهرهم، جعير بن مطعم، ومحكيم بن حرام.

وابن ابراهيم عليه الصلاة والسلام له اسماعيل وهو الاكبر، وهو جد العرب العدنانية، واسحاق وهو جدبني اسرائيل، وجميع الانبياء كلهم من ذريه اسماعيل إلا سيدنا عليه الصلاة والسلام فهو من ذريه اسماعيل حاتم النبيين

اما مولده فقد ولد **عاصم العليل** ، وهو العام الذي جاء  
به أبرهة ملك البيس ، انتدب ملك الحسنة ليهدم الكعبة ومه  
بيه قبل عظيم ، فلما وصل الى مكان بقائه له . الشخص ، ولم  
ييف الا ان يدخل مكة ويهدم الكعبة وتفرق اهل مكة وصعدوا .  
الحال ، لأنهم لا طاقة لهم به . فإذا ان يتوجه الى الكعبة ،  
فانحس العليل ، وابى ان يقوم من الأرض . حبسه الله ، فإذا  
توجه الى غير جهة مكة قدم وهرول ، فإذا رجعه الى جهة  
مكة احس و لم يستطع المشي ، ويعاهم كذلك رأوا هرقدان  
طير من قبل البحر معها حجارة . كل طائر معه حجران حمر  
في مقاره وحمر في رحله . فرمتهم عصارات الحصاة  
تضرت هامة الرجل فخرج من ذيروه ونشقه بصعين ، وأهلكتهم  
الله عن رحل ، فارسل الله في ذلك يذكر فربنا سورة العليل  
**﴿إِنَّمَا تُرَدُّ كُلَّ نَعْلَمٍ إِلَّا لِمَنْ يَأْتِبُ إِلَيْنَا إِذَا مَرَّ حَدَّثَنَا زَيْنُ الدِّينُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ**  
من جهنم والعياد به **﴿خَلَقْنَاهُمْ كَعْصَمَ ظَلَّكُولَمَ﴾** (الليل)  
اصحروا مثل النس الذي أكله الذواب وراثته .

هذه قصة العليل حمى الله به الحرام ، وأهلك هذا  
الجبار وهي هذا العام ولد محمد **ﷺ** ، وظهر مع ولاده

وله من المُعْنَى ثلاثة وستون سنة، أربعون قبل  
الثُّبُور، وثلاثة وعشرون بيها رسولًا، بيها بـ «أثرا»  
[٤٨]

آيات، حيث ظهر معه سور أشرف له فصور الشام، وهي ليلة  
ولادته لرجحت الأصوات، ولزقق إبروان كسرى وسلطت منه  
شرفات، هي ليلة ولادة النبي ﷺ هذه إلهامات لعنة النبي  
ﷺ، والجن والشياطين حصل عندهم صحة في الليلة  
العظيمة

ولد في مكان يقال له شف على مقربة من الكعبة، ولد  
في مكة لكن لا يوجد تحديد ثابت للموضع الدقيق

[٤٩] فهو ولد في مكة ﷺ، واسترشع هي سبي سعد عدد  
حلبة المسجدية، ومات عبد الله أبوه وهو في بطنه أم، ثم  
ماتت أمه بعد ولادته بليل، فحسبه أم أيمن الحشية التي  
ورثتها عن أبيه، وصار في كماله جده عبد المطلب، ثم مات  
عبد المطلب وانتقلت كمالته إلى عم أبي طالب، وعاش ﷺ  
أربعين سنة قبل الرواة معروفاً بالأمانة، والصدق، والكرم،  
وتحب عبادة الأصوات، وتحب شرب الماء ما كان يفعل  
ما يعلم أنه فعل الجاهلية بل كان عليه الصلة والسلام يخرج

إلى خارج حراء، ويتبعه الأيام ذات العدد، يهدى الله على ملة  
ابراهيم، على التوحيد، ثم لما بلغ الأربعين من عمره عليه  
الصلوة والسلام بدل عليه الوسيم باليهودية حمربيل وهو من  
خارج حراء، وقال له أقرأ، قال ما أنا مقارن، أي لا أحسن  
القراءة، فضمه حسنة شديدة ثم أرسله وقال أقرأ، قال ما  
أنا مقارن، ثم حسنة مرة ثانية، ثم أرسله وقال له أقرأ، فقال  
ما أنا مقارن، فقال له **﴿أَرِزَّأَيْتَهُ بِكَفَلَ الْيَمَنَ كَذَلِكَ حَلَّ الْمَنَنَ بِذَلِكَ﴾** (العن ١٢)

هذه هي سنته **﴿سَأَهْ مَا تَرَأَ، أَيْ جَعَلَهُ سَيِّئَ بِدَلِكَ،**  
**نَمْ دَهَبَ إِلَى بَيْتِهِ بِرَجْفَسْ مِنَ الْحَوْفِ، لَا إِنْ لَتَرَى شَيْئًا مَا كَانَ**  
**بِهِرَفَهُ مِنْ قَبْلِهِ، أَمْرَا هَذِهِلَّا مُوْجَدَ رَوْجَهَ حَدِيجَهَ رَصِيَّهَ عَهَا**  
**مَقْطَلَهُ وَهَدَاهُ، وَقَاتَلَهُ كَلَّا وَلَهُ لَا يَخْرِيَّهُ اللَّهُ، إِنَّكَ**  
**لَتَعْلَمُ الرَّسْمَ، وَتَفْرِيَ الْفَبِّ، وَتَعْلَمُ الْكَلَّ، وَتَعْلَمُ عَلَى**  
**بِرَابِ الْمَهْرَ، مُوْهَطَانَهُ وَدَهَبَتْ بِهِ إِلَى عَمَهَا وَرَقَةَ بِنَ بَرَهَلَ،**  
**وَكَانَ لَهُ دَهَنَتْ وَقَرَأَ فِي الْكِتَبِ السَّابِقَةِ تَعْدِيَّهُ عَزَّ وَجَلَّ هَلَّمَا**  
**الْحَرَّهُ بِسَا رَأَيَ قَالَ هَذَا هُوَ النَّامُوسُ الَّذِي كَانَ يَنْزَلُ عَلَى**  
**مُوسَى بْنِ مُوسَى جَمِيرَلَ عَلَيْهِ الْمَسْلَةِ وَالْسَّلَامِ**

## نزول الوحي عليه

وارسل به المدثر، وبهذه مكنة، رهاجر إلى  
التدية، بعثه الله بالتدارة عن الشرك، ويدعو إلى  
الشريعة، والدليل قوله تعالى: «يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّ رَبَّكَ  
أَعْلَمُ بِمَا تَصْرِفُ فَوْزِنَكَ مُكْبِرٌ فَرِيقَةً لِّلَّهِ الظَّاهِرَةُ وَالْأَخْرَى مُكْبِرَةٌ وَلَا  
تَسْكُنُ كُنْكِلَةً إِنَّ رَبِّكَ مُكْبِرٌ» (المدثر ١-٧) [٥٩]

(٥٩) تم نزل عليه قوله تعالى «يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّ رَبِّكَ مُكْبِرٌ» هذا  
هو الإرسال، وهذا معنى قول الشيخ سعيد باقرًا وأرسنه  
بالمدثر

والفرق بين النبي والرسول أن النبي هو من أوحى إليه  
شرع ولم يلزم متبعه، والرسول هو من أوحى إليه شرع  
وأمر بتبعه، وتوضيح ذلك أن النبي نزل عليه شريعة  
وركتاب، فهو من يأقرأ ولرسل بالمدثر على رأس الأربعين،  
وكل ذلك الآباء، والنبي بعث شرع من قله ركتاب من  
قبله، ويروى إليه بعض المسائل كأنبياء من إسرائيل من بعد  
موسى والمدثر م Hague المتوجه لأنه ~~كان~~ أصله شيء من  
الشرع فقال دخليوس دخليوس، أي خطوب، عارض الله عليه  
«يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّ رَبِّكَ مُكْبِرٌ فَوْزِنَكَ مُكْبِرٌ» أي عطنة «فرِيقَةً لِّلَّهِ الظَّاهِرَةُ وَالْأَخْرَى مُكْبِرَةٌ»

تكتُرز» أي. ظهر احتلال من الشرك، فالاعمال تنسى  
الثواب، فما أله تعالى. «وَلِمَا شَرَّفَنِي رَبِّي حَوْلَ» [سورة  
الأعراف ٢٦] سوى النظري لباتا  
ولمرجز الرجر معاه الأحشام  
فاهيجر، أي اتركها وابعد عنها

فتحت الله على رأس الأربعين، وتفقى في مكة ثلاثة عشرة  
سنة يدعو الناس إلى التوحيد وترك عبادة الأحشام، وحصلت  
مداولات بين رؤساء المشركين، حصل عليه أذى وعلى من  
آمن به راحته، وحصلت مضايقات من المشركين هي حلال  
ثلاث عشرة سنة، وقبل الهجرة بثلاث سنوات أمرى به إلى  
بيت المقدس، ففرج به إلى السماء، وفرضت عليه  
الصلوات الخمس، فضل بعكة ثلاثة سبعين، ثم تأمرت  
فريش على قتله وعلى ذلك به، فادى الله له بالهجرة إلى  
المدينة، فهاجر إلى المدينة، بعد ما التقى بالأنصار ليبيعة  
العقبة الأولى وبيعة العفة الثانية

هاجر إلى المدينة، وأقام بها عشر سنوات، فالمجموع  
ثلاث وعشرون سنة، بعد السورة عاش ~~ثلاث~~<sup>ثلاثة</sup> وعشرين  
سنة، ثلاثة عشرة هي مكة يرأس دعوة التوحيد، وعشرون

سوات في المدينة، ثم نرعاه الله على رأس الثالثة والستين من عمره عليه الصلاة والسلام، سنته عشره هي الرسالة ثلاثة وعشرين سنة، وهذه البركة التي أترتها الله عز وجل عليه، وهذه العلم العظيم، وهذا الجهد، وهذا التمكّن في هذه العدة الوجيزة ثلاثة وعشرين سنة هذا من آيات الله سبحانه وتعالى، ومن بركات هذا النبي ﷺ، وبركات دعوته، وبركات الروحي الذي أترل إليه، وقبل هذا كله بإعاعة الله عز وجل، وهو الذي أخاهه، وهو الذي حمله وأبيه وصهره حتى بلغت دعوه الشارق والمعارب، والحمد لله رب العالمين

قوله **سَمِعَ اللَّهُ بِالنِّدَارَةِ عَنِ الشَّرْكِ وَيَدْعُ إِلَى التَّوْحِيدِ**  
 هذه دعوته ﷺ الندار عن الشرك، والدعوة إلى التوحيد،  
 وهذا الذي يجب أن يسرّ عليه الدعاة في دعوتهم أن يتركوا  
 على الإنذار عن الشرك والدعوة إلى التوحيد قبل كل شيء  
 ولا ينمّ دعوتهم على سمع الرسول ﷺ

الرسول ﷺ بعثه الله بالندارة عن الشرك والدعوة إلى  
 التوحيد، فلا بد من تأسيس هذا الشيء، أولاً ثم بعد ذلك يتوجه  
 إلى بقية الأمور، لأنها لا تصلح الأمور إلا بوجود التوحيد لـ  
 أن الناس تركوا الزنى، والحرم والسرقة واتصروا بكل فضيلة

## مدة الذهورة في مكة

أخذ على هذا عشر سنين يدعو إلى التوحيد. [٦٠]

من الأفعال والأخلاق لكتبه لم يتركوا الشرك ملا مائدة من هذه الأمور ولا تفهمهم، بينما لو سليم الإنسان من الشرك وعده كبار دون الشرك فهو مرجح أن يصر الله له أو يعذب بقدر ذنبه، ولكن ما أله إلى الجنة لأنه موحد

فالتوحيد هو الأصل والأساس، ولا سعادة إلا بوجود التوحيد أولاً، ولذلك يجب التركيز عليه، والص澹ية به ذاتها وإنما، وذهب الناس إليه وعلمهم الناس بيده، وأن بين لهم ما معنى التوحيد، وما معنى الشرك، لا بد أن يعرف المسلم هذا الأمر ويتحقق منه، وينتفع به حتى لا يقع في شيء من الشرك أو يخل بالتوحيد، فلا بد من هذا الأمر ولا بد أن تقوم الذهورة على هذا الأساس

[٦٠] قوله: أخذ على هذا عشر سنين يدعو إلى التوحيد، أي، أخذ على دهورة الناس إلى التوحيد والإلحاد عن الشرك عشر سنين في مكة، وهو يدعو إلى التوحيد، ويبعد عن الشرك، لأنهم كانوا يعبدون الأسماء، والحكمة أن الله يبعث في مكة لأن مكة هي ألم الفرج التي ترجع إليها الفرج، والله

جل وعلا يقول ﴿وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُتَهْوِدَ الْقُرْبَىٰ حَتَّىٰ يَهْتَدِي إِلَيْهَا رَمَّلًا﴾ [سورة النصیر ٥٩] والأم هي المرجع الذي يرجع إليه، والأصل الذي يرجع إليه، هذا هو الأم. قوله تعالى: ﴿مَنْ أَمْرَأْتُ الْكَوْكَبَ﴾ [آل عمران ٧] أي، الأصل الذي ترد إليه الآيات المشابهات

كذلك مكة شرها الله هي الأصل الذي يرجع إليه أهل الأرض، والمسلمون في أقطار الأرض يرجعون إلى مكة، وهي أم القرى سعى هي المرجع، ولذلك بعث الله به ﷺ من مكة لأنها أم القرى، ومحى فيها ثلاث عشر سنة، ينهى أهل مكة عن الشرك، ويأمرهم بالتوحيد، لأن أهل مكة هم الفدوة لغيرهم، وللهذا يجب أن تبقى مكة إلى قيام الساعة دارًا للتوحيد، ومسارًا للدعوة إلى الله، وأن يبعد عنها كل ما يخالف ذلك، يبعد عنها الشرك والدعوه والحرابات، لأن الناس ينظرون إليها دائمًا وأبدًا، ما يفعل فيها ينشر في العالم، وإن كان ما يفعل فيها غير انتشار العبر، وإن كان على عكس ذلك انتشار الشر

يجب أن تطهر مكة دائمًا وأبدًا، وللهذا يقول جل وعلا: ﴿وَعَاهَدْنَا إِنَّا لَنَجْعَلُهُ قَرَبَةً فَإِنْتَوْلِي إِلَيْهَا تَبِقَّى بَلَائِهِنَّ وَالْكَبَّاهِنَّ﴾

## الإسراء والمعراج

وبعد العشر عرج به إلى السماء، وفُرِّجَتْ عليه  
الصلوات الخمس، وصلَّى في مكة ثلاثة نياتٍ [٦١].

**وَأَرَى سُلْطَنَ الْجَهَنَّمَ** [المر: ١٢٥] يجُبُ أن تظهر مكة من كل ما يخالف الإسلام حتى يتصدر بها الدين والدحور إلى مشارق الأرض ومعاربها، لأن الله نعمت بها، وبنادا دعوه إليها عليه الصلاة والسلام، مكتَّبَ النبي ﷺ في مكة ثلاثة عشر سنة منها عشر يدعوا إلى التوحيد وبعده عن الشرك، ولم يزمر بشيء غير ذلك، لم يزمر صلاة ولا ركاة ولا حبطة ولا حج على كاتب دعوه مقتصرة على التحذير من الشرك والأمر بالتوحيد يعزل لهم قوله لا إله إلا الله تعالى، وهو يقولون: «أَتَلَمْ أَقْرَأَنِي اللَّهُ أَوْ هَبَّأَنِي هَذَا لِنِعْمَتِي؟» [هـ٦٣]

[٦١] قوله ربِّي الله وبعد العشر عرج به إلى السماء، يعني **هذا** عشر سنٰن على هذا يعني عن الشرك، ويدعوه إلى التوحيد، يزرس هذا الأساس، ثم هي السنة المعاذية عشرة أسمى به من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى، فالتعالى **«تَبَعَّذَ الْأَئِمَّةُ لِتَرَى مَسْتَقِبَةَ الْمُلَائِكَةِ إِلَى أَقْصَى الْأَقْصَاءِ»** (الإسراء: ١) بما هو **هذا** مائة في بيت

ام مني جاءه جريل عليه الصلوة والسلام ووجه دابة يقال لها البراق، أقل من البعل وفرق الحمار، ويقع خطوه عند بصره، فأركب عليه السلام عليها وذهب به إلى بيت المقدس في الليل

أسري، من السري وهو السير بالليل، وهذا من خواصه <sup>الله</sup> ومن معجزاته عليه الصلوة والسلام، فالمعنى هناك مع الآباء في بيت المقدس، ثم إنه <sup>الله</sup> عَرَجَ إلى السماء يعني رفع من بيت المقدس، إلى السماء بصحبة جريل، ومعنى العرُوج الصعود، وأسري به من مكة إلى بيت المقدس وخرج به من بيت المقدس إلى السماء، يعني صعد به جريل عليه السلام وسرأعن السماء، كل سماء يستفتح جريل ليتسع له ثم انتهى إلى السماء السابعة، ثم صعد فوق السماء السابعة إلى سورة المصطفى، وعند ذلك كلامه الله من وجهه بما شاء ففرض علىه الصلوات الخمس، فرضها في اليوم والليلة خمسين صلاة، ولكن موسى عليه السلام أثار على سيدنا محمد <sup>الله</sup> بأن يسأل ربه التغريب فما أنت لا تطيق خمسين صلاة في اليوم والليلة، فثار رسول الله <sup>الله</sup> برأجع ربها يسأل ربه التغريب حتى انتهت إلى خمس

هذا الله هو رجل كما في حديث الإسراء والمعراج (الصحيح فريضي)، وحَفِظَ عن البخاري، وأخْرَى لِحَسَنَ عَشْرَه<sup>(١)</sup> وَلِبَيْهِ أَنْسُ عَنْ أَبِي ذِرَّةِ قَاسِيٍّ هُنْدُ وَهُنْدُونَ<sup>(٢)</sup> أَيْ حَسَنُ فِي الْعَصَمِ، وَحَسَنُونَ فِي الْمِيرَانِ حَسَنَ صَلَواتُهُ فِي لَيْلَةِ الْمَعْرَاجِ تَعَاوَذُ حَسَنَينَ حَسَلَةُ هُنْدٍ الْمِيرَانِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُنْدُ بَعْثَرُ امْتَالِهِ، وَالصَّلَاةُ الْوَاحِدَةُ عَنْ عَشْرِ صَلَوةٍ، فَالإِسْرَاءُ ذِكْرُ أَوْلَى سُورَةِ سُبْحَانِهِ إِسْرَائِيلُ، وَالْمَعْرَاجُ ذِكْرُ أَوْلَى سُورَةِ الْسُّجُمِ «وَلَقَدْ زَوَّدَنَا مَرَأَةُ الْأَغْرِيَقِ بِهَذَيْنِ بَلَدَيْنِ الْكَافِلَيْنِ بِهَذَيْنِ مَدْفَاعَتَيْنِ الْأَوَّلَيْنِ إِذْ هَبَطَتْ أَنْتَنَا كَمَا يَهْبَطُنَّ مَا رَأَيْتُ الْأَغْرِيَقُ وَمَا طَلَقْتُنَّ إِذْ هَدَى اللَّهُ رَبُّنَا بَنِي مَلَكَتِي رَبُّو الْكَافِلَيْنِ» [السجم ١٢-١٣] هذا في المعراج

لَمْ يَهْرُلْ مِنْ السَّمَاءِ إِلَى بَيْتِ الْمَقْدِسِ، لَمْ يَهْرُجْ إِلَى مَكَّةَ فِي لَيْلَتِهِ، هَلْفَ أَصْبَحَ وَآخِرَ النَّاسِ بِدِلْكِهِ، الْمَلَكُونَ وَالْمَلَائِكَةُ، وَلَمَا الْكُفَّارُ هُرِادُ شَرِّهِمْ، وَهُرِسُوا بِهَذَا وَرَاهُوا يَشْهُرُونَ بِهِ، كَيْفَ يَرْعِمُ صَاحِبُكُمْ أَيْهُ دَهْبُ إِلَى بَيْتِ الْمَقْدِسِ،

(١) أَنْجَرَهُ الْبَهْرَانِيُّ (٢٩٠٦٧) وَ(٣٨٨٦٧) مِنْ حَدِيثِ مَعْلُوكِ بْنِ عَبْدِ الصَّابِرِ وَهُنْدِ حَدِيثِ طَرَقِينِ فِي نَصْبَةِ الْمَعْرَاجِ

(٢) أَنْجَرَهُ الْبَهْرَانِيُّ (٣٤٩٢) مِنْ حَدِيثِ أَنْسِ عَنْ أَبِي ذِرَّةِ قَاسِيٍّ هُنْدُ عَبْدِهِ

ووضع سه في ليلة واحدة، وسجح صرب أكباد الإبل إليها  
شهرًا ذهاباً، وشهراً إياباً، يفبرون فدورة الحالق بقدرة  
المحلوقي، تكون الإسراء والمعراج انتظاماً من الله عز وجل  
ليس المتركون راد تلرهم وشرفهم وتنفسهم للرسول  
**ﷺ**، والملائكة راد إيمانهم

ملهداً لما قال المتركون لأبي بكر الصديق رضي الله  
عنه انظر إلى صاحبك ملها قال **ﷺ** قال وماذا قال **ﷺ** قالوا  
يرحم الله دعوبه إلى بيت المقدس وزُفِرَ به إلى السماء،  
وابه جاء في ليلة واحدة ملأ أبو بكر الصديق إن كان قاله  
 فهو كما قال لقد صدق فلما رأى ذلك **ﷺ** قال أنا أصدقه  
في ما هو أعظم من ذلك، أنا أصدقه في حر السماء يمر  
عليه وكيف لا أصدقه في الإسراء إلى بيت المقدس <sup>(١)</sup>

وهذا بقدرة الله عز وجل لا بقدرة الرسول **ﷺ** إنما هو  
قدرة الله عز وجل، وهذا من معجزات هذا الرسول **ﷺ** ومن  
كرامته هذه رؤيه حز وجل.

(١) أخرجه العاكم في «المسنون» ٣/٦٩ (٦٧) من حديث عائشة  
رضي الله عنها

ولاء من الاختلافات بأنه **أسرى** وصرح بروحه  
رجسه مما ينطلي لا مانع، لأن بعض الناس يقولون أسرى  
بروحه، وأما جده، فلم يصرح مكة وأيضاً أسرى وصرح  
بروحه، وهذا كلام باطل، بل أنه أسرى بروحه وجده عليه  
الصلة والسلام وحمل على البراق، وكان ذلك ينطلي لا مانع  
إذ لو كان بروحه فقط أو كان مانعاً عن الفرق بينه وبين  
الرؤيا، والله حل وعلا يقول **«شَيْخُنَّ الْبَرَاقِ الَّذِينَ يَقْتَلُو»**

[الأسرة.. ١]

فالعبد يطلق على الروح والبدن حبيباً لا يطلق على  
الروح وحدها أنها عبد، ولا يطلق على البدن وحدهه أنه عبد،  
لا يطلق إلا على مجموع الروح والبدن، لم يقل سبحانه  
الذي أسرى بروح عبده، بل قال أسرى بعبد، والعبد هو  
مجموع الروح والبدن، والله حل وعلا لا يعجزه شيء، وهو  
ال قادر على كل شيء.

فقال رحمة الله وفرحت عليه العاملات الخمس وصلت  
في مكة ثلاثة مئتين.

وكان يصلبها ركعتين وكعبتين فلما هاجر النبي **ﷺ** أنت  
الرابعية إلى أربع إلا فجر فإنها تطور فيها القراءة فثبتت

ركعتين كما هي، ولا المحرر عليه تلات من أول ما فرضت  
لأنها وتر الهبار، أما الظهر والم忽ر والمعناء وكانت هي مكة  
ركعتين ركعتين طلما هاجر النبي ﷺ أنت أربع ركعات.

كتب في الحديث «أول ما فرضت الصلاة ركعتين طلما  
هاجر النبي ﷺ أنت صلاة الحضر ونقيت صلاة السفر»<sup>(١)</sup>  
هذا يوحى براجح أهل العلم، أن الصلاة فرضت سكناً، وأن النبي  
ﷺ صلامها سكناً، لكن أصلحوا هل هي فرضت قبل الهجرة  
ثلاثة سبعين؟

هذا هو الراجح، كما ذكر الشيخ هنا، وفيه قبل  
الهجرة سبعين سبعين، وفيه قبل فلح الهجرة سبة واحدة،  
وبقى سبة ونصف، لكن الراجح هو ما ذكر، الشيخ أنه قبل  
الهجرة بثلاثة سبعين، وهل فرض مع الصلاة شيء آخر من  
أركان الإسلام؟ هذا محل خلاف بين العلماء، منهم من يرى  
أن الركعة فرضت أيضاً سكناً وإنما بيت أنصيبيها وملاديبها  
وأعن الركعة في العدبية، أما أصل فرضيتها فهو في مكة.

(١) أسرار البخاري (٣٤٠)، وسلم (١٩٥) من حديث عائشة وهي الله  
سبها

## الهجرة إلى المدينة

### وبعدها أمر بالهجرة إلى المدينة (٦٢)

والدليل قوله تعالى ﴿وَمَكَثُوا حَتَّىٰ يَوْمَ حَسَابِهِ﴾ [الأيام ١٤١] والمراد بمحنة هـ الركاة، والسرورة مكية كلها، وكذلك في قوله ﴿وَالرَّبُّكَ وَالنَّاسُ عَنْ نَعْلَمْ لَنَا كُلُّهُمْ وَالْعَرْوَفُ﴾ [المعارج ٩٥-٩٦]

أيضاً هذه السورة مكية، والمراد بالحق المعلوم الركاة، فغير من أصلها هي مكية، لكن بيت تناصيلها بالمدينة هذا قول.

والقول الثاني وهو الذي يظهر من كلام الشيخ هنا أن الركاة إنما فرضت في المدينة، ولم يفرض في مكة غير الركن الأول وهو التوحيد، والركن الثاني، وهو الصلاة، هذا ظاهر كلام الشيخ

[٦٢] قوله رحمة الله وبعدها أمر بالهجرة إلى المدينة: لما شهد أدي فريش ورجل شرهم بالقصد عن سبل الله ومحاياقة المسلمين، وتعذيب من ليس له حماية نجاهة من مستضعفهم المسلمين، أدن الله سبحانه وتعالي للMuslimين بالهجرة إلى الحسنة، الهجرة الأولى، لأن فيها بذلك لا يظلم أحدٌ عده،

وكان مصراً وله ذلك كون عادلاً، فما حضر منهم غير ثنيه، فلما علمت فريش بمحاجتهم إلى العبيضة، أرسلوا على طلبهم مددعين من دهاء فريش أحدهما عمرو بن العاص، ومعهما الهدابي للجاجاشي، وقالوا إن هؤلاء غروا منا وهم أقربانا بربد أن يرجعوا وإياهم أشرار، لا يصدون في بذلك الح.

وأنطقوه الهدابي التي معهم لعروه، ولكنه رحمة الله استدعى المهاجرين وسمع منهم، وبحيرهم فاختاروا البقاء في العبيضة، فرجع المددعوان خائين وبقي من في العبيضة من المهاجرين

لهم إن الله من على المجاهي دأسلم وَخَسِّ إسلامه، فلما توفي قتل عليه الرسول ﷺ هو وأصحابه صلاة العائب، فكان في محررائهم إليه حبر له أيضاً هذه الله سبحانه قددخل في الإسلام.

نعم الذي النبي ﷺ عرضاً من الأنصار في من في موسم الحج، وكان الذي يعرض منه على القائل في موسم الحج، يذهب إلى مسارل العرب في من ويذعوه إلى الله، وصادف أن لقى أئمـاً من الأنصار مدعاهم إلى الله فعرض عليهم ما عنده، فقلوا من الرسول ﷺ دعوته، وبايعوه على

الإسلام، ورجعوا إلى قومهم من موسم الحج شذوهم إلى الله عز وجل، فرافق في المرسم الذي يعدد أكثر من المرسوم الأول، جاء الناس من الأنصار وباعثوا النبي ﷺ بيعة العقبة الثانية، أي بعد حجرة العقبة، باغتروه على الإسلام، وعلى أن ياصروا إذا هاجر إليهم، وأن يحمروه بما يحملون منه التفهيم وأولادهم

بعد ذلك، أي بعد هذه البيعة العسراكة أمر النبي ﷺ من كان في مكة من المسلمين بالهجرة إلى المدينة، وحضر من هاجر إلى المدينة، وفي الرسول وبعض أصحابه، ثم إن الله أرد نبيه ﷺ بالهجرة فلما علمت قريش بهجرة الصحابة إلى المدينة، وعلموا باليهود التي حصلت به وبين الأنصار، حاولوا أن يلحقون رسول الله ﷺ بأصحابه في المدينة، ويتمكنون له فتوة، وينكون لهم سمعة، هي هذه النية التي أراد النبي ﷺ أن يخرج إلى الهجرة جنزوا وحاصروا البيت، ووقفوا عندباب معهم استحقهم يريدون بذلك برسول الله ﷺ، فما حضر الله به ﷺ، فامر النبي ﷺ على أن يام على فراشه حتى يراء المشركون ويظرون أنه النبي ﷺ، فم على رضي الله عنه على فراش النبي رسول الله ﷺ يتعطل

والهجرة، الاعفاف من نبذ الشرك إلى نبذ  
الإسلام. (٢)

بعطا، الرسول ﷺ، فصار المشركون يتظرون بمروره على  
أنه إنما رسول ﷺ وخرج النبي ﷺ من بيهم وهو لا يشعرون  
أجمعين الله يصافحهم عنه، وأخذ نرنا وذرنا على رؤسهم،  
وخرج من بيهم، وذهب إلى أبي مكتوم رضي الله عنه، وخرجوا  
وذهب إلى عمار ثور، فاختبأ به ثلاثة أيام، وفريش تطلب من  
الناس العثور عليه ماي وسبله، حيث أثر شيئاً، فلما ينشوا من  
العثور عليه بعد البحث والتنقيب، أغمروا بالجوارث من يأتي به  
حيث أثر شيئاً، فلما أفسروا حرج رسول الله ﷺ وصاحبه من  
العار، وركعوا الرواحل ودخلوا إلى المدينة

اما الهجرة في الشرع فهي كما عرفها الشع الانتساب  
من بلد الكفر الى بلد الاسلام . وهذه هي الهجرة الشرعية ،  
والهجرة عمل جليل فربه امه بالجهاد هي كثير من الآيات .  
لما هاجر النبي ﷺ الى المدينة جاء المهاجرون الذين  
كانوا في العادة الى المدينة واصنعوا المسلمين في المدينة ،  
والحمد لله ، و تكونت المسلمين دولة في المدينة من

المهاجرين والآصار، ومن يسم باني اليهيم، بعد ذلك شرع الله بفتح خزان الدين، فعرض على بني الصيام والركاء في السنة الثانية من الهجرة، وعرض عليهما الحجج في السنة التاسعة من الهجرة على الصحيح، وبذلك تكاملت آركان الإسلام، أرلها الشهادتان، وأصرها الحج إلى بيت الله الحرام

والحاصل من هنا أن معلم أن التوحيد هو المهمة الأولى في الدعوة إلى الله عز وجل، وأنه بهذا الداعية به قيل أن بمنا الصلاة والصيام أو الركاء أو الحج، لأن النبي ﷺ بغي عشر سنين يدعو إلى التوحيد، وليس عن الشرك، ولم يلزم بصلاة، ولم يلزم برکاة ولا سمع ولا بصيام، وإنما فرضت عليه هذه الفرائض بعد أن تقرر التوحيد

فليس <sup>عليه</sup> كان إذا بعث الدعاة بأمرهم أن يدعوا الناس أول ما يدعون إلى التوحيد كما في حديث معاذ <sup>إليك تأني ثم ما</sup> من أهل الكتاب، عليك أولاً ما تدعونهم إليه شهادة أن لا إله إلا الله وإن محمداً رسول الله، فإنهم أجبوا بذلك ما عليهم أن الله أفترض عليهم حمس حلوات <sup>إلى الحديث</sup>

(١) أخرجه البخاري (١٢٩٥)، وسلم (١٩) من حديث ابن عباس (صحي) <sup>بره</sup>

والهجرة فريضة على هذه الأمة من بلاد الشرك إلى بلاد الإسلام، وهي ساقية إلى أن تقوم الشاعة [٦٤]

هذل على أنه لا يلزم بالصلوة ولا الريأفة ولا بالصيام إلا بعد تحقيق التوحيد وتوحيد التوحيد، وأن من بدأ بغير التوحيد فإن دعوته دشنة رسالته مخالف لمفهوم الرسول كلهم عليهم السلام

الرسول كلهم أول ما يبدأون به التوحيد وإصلاح العقيدة، وهذا مفهوم معرفته للصالحين، لأنه كثُر اليوم من يغدر على هذا المفهوم بغير هذا المفهوم ويختار مهاجراً لغيره من عدوه ومن عبد غيره من الجهلة، لا بد من الرجوع إلى مفهوم رسول ﷺ، وهذه حقيقة معرفة الرسول ﷺ وسيرته وجعل ذلك من الأصول الثلاثة، نعرف كيف دعى الناس، وبمقداره ﷺ في دعوته؟ حتى نسير عليه لأنه هو القنطرة عليه الصلاة والسلام

[٦٤] الهجرة فرقة الجهاد في سبيل الله، وهي فريضة باقية غير مسوقة، يجب على كل مسلم يحتاج إلى الهجرة أن يهاجر، ولا يحور للمسلم أن يقيم في بلاد الكفر وهو لا يقدر على إظهار دينه، يجب عليه أن يهاجر إلى بلاد

والدليل قوله تعالى ﴿إِنَّ الَّذِينَ تُرْفَثُمُ الظَّاهِرَةَ هُنَّا مَا لَيْسَ  
الظَّاهِرَةَ قَاتِلُوا إِيمَانَ كُلُّمَا كَانُوا كَانُوا مُشْتَقِبِينَ فِي الْأَرْضِ هَلْ إِنَّمَا  
يَكْنَى أَرْضُ أَهْلِهِ وَأَمْسَاكَهُ فَهَذَا يَرُوا إِيمَانَ مَا زَانَهُمْ جَهَنَّمُ وَسَادَتْ  
مُهَاجِرَةُ إِيمَانٍ إِلَّا مُشْتَقِبِينَ مِنْ أَرْجَالِهِمْ وَأَقْسَلَهُمْ وَأَلْقَلَهُمْ لَا  
يَسْتَوِيُونَ حِلْمَةً وَلَا يَسْتَدِلُّ سَبِيلًا إِلَّا مَا زَانَهُمْ عَنْ أَهْلِهِمْ لَمْ يَعْتَدُ  
عَنْهُمْ وَكَانَ أَهْلُهُمْ عَنْهُمْ عَغْرِيرًا إِلَّا وَمَنْ يَهْجُرْ فِي سَبِيلِ أَهْلِهِمْ يَهْجُرْ  
فِي الْأَرْضِ مِنْهُمْ شَكِيرًا وَمَنْ يَعْرِجْ مِنْ بَيْنِ أَنْفُسِهِمْ مَهْاجِرًا إِلَّا أَهْلُهُ  
وَزَوْجُوهُمْ لَمْ يَدْرِكُهُمْ الْوَلَّ فَلَمْ يَقْعُ لَبْرَرَةُ عَلَى أَهْلِهِمْ وَكَانَ أَهْلُهُمْ عَغْرِيرًا  
رَجِيمًا﴾ [الإِنْدَى: ٩٧-١٠٠] [٦٥]

ال المسلمين وهي مرحلة ما تالية لفوله <sup>(١)</sup> لا تقطع الهمزة  
حتى تقطع التوبه، ولا تقطع التوبه حتى تخرج الشخص من  
غيرها <sup>(٢)</sup>

[٦٥] هاتان الآياتان فيها الرجوع على من ترك الهمزة وهو  
يقدر عليهما، وإن ما زاد جهنم وسامت بصيرًا، وإن كان لا  
يخرج من الإسلام، لكن هذه من صور الرجوع، وإن كان

(١) أخرجه ابن داود (٣٤٧٩)، وأحمد (١٢١/٧٨) (١٦٤٠) من حديث  
صهارة بن أبي حبان رضي الله عنها

وقوله تعالى : «**بِئْسَ الْيُونَ كَانُوا إِنَّ رَبِّهِمْ وَكِبِيرَةٌ فَلَيَشْرَقُنَّ مَفْجِدُهُمْ**» (الصافات ٥٦)

قال العربي رحمة الله . سبق ترول هذه الآية في

ترك الهجرة فقد ترك واحداً ، وكان عاصياً ، ولكن لا يصرخ من الإسلام بترك الهجرة ، ولكن عليه وعيٌ شديد ثم يرى الله بالآية التي سعد بها العذر الذي يسقط وجوب الهجرة ، فقال تعالى «**إِلَّا أَنْتَمْ تُحْكَمُونَ** **إِنَّ رَبَّكَمْ وَاللَّهُمْكَمْ** **وَاللَّهُمْكَمْ**» يعني الأصحاب «**لَا يَسْتَطِعُونَ جِبَةً**» ، ما عدتهم إمكانيات ، «**وَلَا** **يَمْتَلَكُنَّ سَبِيلًا**» ، أي ما يعرفون الطريق إلى البلد المهدية لأن الهجرة تحتاج إلى سر ، ولأن الإنسان يهلكت خلال الهجرة إذا كان لا يعرف الطريق ، عذرهم في أمرهم

**الأول لَا يُسْتَطِعُونَ حِلَةً**

**الثاني** : **وَلَا يَهْتَدُونَ سَبِيلًا** ، حتى لو كان عندهم إمكانيات مادية ، ولكنهم لا يعرفون الطريق الذي يسلكونه ، من يدلهم هذا هو العذر الصحيح

أما الإنسان الذي عنده إمكانيات ويعرف الطريق وهذا لا عذر له

الصلبيين الذين ينكحه ولم يهاجروا، نادا هم الله ناصم  
الإيمان . [٦٦]

[٦٦] هذه الآية من سورة العنكبوت، وفيها الأمر بالهجرة  
وإن أرض الله واسعة، إذا كثت في بلد لا تتمكن من إظهار  
دينه فيها، هناك أرض الله واسعة، انتقل منها، لأنك في  
هذه البقعة الستة مل لسرح منها إلى أرض الله الواسعة، قد  
وسع الله الأرض سعاده ونعالي، والدليل على الهجرة من  
الله قوله ﴿لَا تقطع الهرم﴾ حتى تقطع التربة، ولا  
تقطع التربة حتى تطلع الشمس من مغربها<sup>(١)</sup>

اما قوله ﴿لَا هجرة بعد الفتح﴾ ظاهر هذا الحديث  
أن الهجرة انتهت بعد فتح مكة، وظل بعض الناس التعارض  
بين هذا الحديث وبين قوله ﴿لَا تقطع الهرم﴾ حتى تقطع التربة حتى  
تقطع التربة، ولا تقطع التربة حتى تطلع الشمس من  
مغربها، لكن أهل العلم أحادروا عن هذا الحديث، أن العراد

(١) سبق تحريره من ٦٦٧

(٢) أخرجه البخاري (٢٧٤٣)، وسلم (١٣٥٣) (٨٥) ففي الحديث

(٣) (٦٤) من حديث ابن عباس رضي الله عنهما، وأخرجه سلم

(٤) من حديث عائشة رضي الله عنها

## الاستغفار في المدينة وزرول باقى الشرائع وإكمال الدين

علمَنا استغفاراً بالمدينة أمير بفتحة شرائع الإسلام، مثل  
الزكوة والصوم والمحنُ والجهاد، والأدان، والأمير  
بالمعروف والنهي عن المُنكر، وغير ذلك من شرائع  
الإسلام أخذَ على هذا عشر سنين، وبعدها تُؤمِّن  
صلوات الله وسلامه عليه، ودينه باقٍ وهذا دينه، لا  
حيث إلا دلَّ الأئمة عليه، ولا نَزَّ إلا حذرها منه،  
والغیر الذي دلَّها عليه التوحيدُ وجميع ما يحبه الله  
ويهربه، والشَّرُّ الذي خذَّرْ منه الشركُ وجميع ما  
يكرهه الله ويأباه، نعمَ الله إلى الناس كافة، والفترض  
أنه طاعت على جميع الثقلين العجزُ والإنس

لا هجرة بعد الفتح، أي من مكة، لأنها حاربت بالفتح دار  
سلام يطروه أن الهجرة باقية من مكة بعد الفتح، فيرون  
تحصيل ثواب الهجرة، وأما الهجرة من بلاد المكره فهي باقية  
إلى أن تقوم الساعة، والدليل الآيات السابقة والحديث  
لنبي السماق، هذا هو الجواب على هذا الإشكال

والدليل قوله تعالى ﴿ قُلْ يَكْبِرُوا أَنَّهُمْ إِنَّ رَسُولَ  
أَفْوَى إِنْ كُثُرْ جَيْحَانًا ﴾ (الأعراف ١٥٨) [٦٧]  
وأكمل الله به الدين .

والدليل قوله تعالى ﴿ الْيَوْمَ أَكْلَمْ لَكُمْ وَيَكْتُمْ  
وَأَنْتُمْ تَكْتُمْ يَقْنُونَ وَرَجِيْبَ لَكُمْ الْإِسْتِمَانَ بِيَمَانًا ﴾ (السائد ٢)  
[٦٨].

[٦٧] هذا كما سبق بيانه أن الشريعة برات بالتصريح حتى  
تكلمت - وهذه الحمد - قل وحده السُّبُّ وأرسل الله عليه  
﴿ الْيَوْمَ أَكْلَمْ لَكُمْ وَيَكْتُمْ وَأَنْتُمْ تَكْتُمْ يَقْنُونَ وَرَجِيْبَ لَكُمْ الْإِسْتِمَانَ  
بِيَمَانًا ﴾ وبعد بروز هذه الآية بستة بحسب نبوءة النبي ﷺ ودينه  
ماق إلى أن تمرن الساعة

[٦٨] علم ينور ﷺ إلا بعد أن أكمل الله به الدين ، وأنتم به  
السعادة ، وأرسل عليه قوله تعالى ﴿ الْيَوْمَ أَكْلَمْ لَكُمْ وَيَكْتُمْ  
وَأَنْتُمْ تَكْتُمْ يَقْنُونَ وَرَجِيْبَ لَكُمْ الْإِسْتِمَانَ بِيَمَانًا ﴾ (السائد ٢)  
برأت هذه الآية على رسول الله ﷺ دعوه والفت في حرفة لي  
حجحة الوداع من يوم الجمعة ، وعاش معدها ﷺ مدة بسيرة  
وانتقل إلى الرحبان الأعلى ، وترك أثره على الشريعة اليمين ،  
ليلها كهدارها ، لا يرجع عنها إلا هالت

وهي هذه الآية شهادة من الله سبحانه وتعالى على كمال هذا الدين، ونبوته لصالح العباد، وخل نصاياتهم ومشاكلتهم إلى نفوم السعادة، وهو صالح لكل رجل ومكان لا ينافحون بعده إلى شريعة أخرى، أو إلى كتاب بيرل أو إلى رسول يبعث بعد الرسول صلوات الله عليه وآله وسلامه مما من فضله تجده وما سارلة رسول إلى يوم القيمة إلا وهي شريعة محمد صلوات الله عليه وآله وسلامه حلها والحكم به، ولكن الشأن ليس بمحض الاستنطاط والاستدلال في الأحكام والقصصيات، فإذا توفر أهل العلم وأهل الاحتجاج الذين توفر لهم شروط الإحتجاج فإن هذه الشريعة كاملة وفيها حل المشكل كلها، وإنما يحصل القصر من مباحثنا بمحض من محبته فصور العلم وعدم إدراك ما اتى به الله سبحانه وتعالى، ومن محببة المهرى بأن يكون هناك هوى يصرف عن الحق، ولأن هذا الدين صالح وشامل وكامل قد أخلى الله به الآية الإسلامية إلى أن تفوح السعادة إذا ما عملت به حق العمل، ورجحت إليه في أمورها

قال تعالى **﴿فَإِنْ تَتَّقُمْ لَدُكُونَ قَرِيبًا إِلَيْكُو وَكَلَّا سُول﴾**  
(سورة العنكبوت الآية ٤٩) الرد إلى الله هو الرد إلى كتاب الله، والرد إلى الرسول بعد وفاته هو الرد إلى شنته، قال تعالى **﴿وَتَنَاهُ**

لختلفُمْ بِيَوْمِ الْحِجَّةِ إِلَى الْأَنْوَافِ<sup>١٠</sup> (الشوري) ١٠٠ هذه الآية  
فيها رد على الذين يزعمون أن شريعة الإسلام بالقصور أو  
التفصيل من العلامة والروايات أو أوصاف المتعلمين الذين  
غصت أفهامهم عن إدراك أسرار هذه الشريعة، فمسير القصور  
إلى الشريعة، ولم يعلموا أن القصور من عذتهم هم، فيما  
رد على من اتهم الشريعة بالتفصيل، وأنها لم تتناول حجاجات  
العمر وبصلاح العاد إلى أن تقوم الساعة، أو قال إنها  
محض رسم بالرمان الأول، لأن كثيراً من الجهال إن فين  
لهم هذا الحكم الشرعي دالوا على رمان مرسول والرمان  
الأول، أو لأن نعيرت الأحوال وتبديل الأمور، والأحكام  
الشرعية هذه لآنس صوراً واعتزلت كل انتهت، يفترضون هذا،  
وهذا كفر ما ذكره عز وجل ونكده بقوله تعالى: ﴿إِذَا يَوْمَ أَكْتُبُ  
لَكُمْ وَيَسْتَكْعِمُ﴾ أكمل الله الدين لهذه الآية إلى أن تقوم الساعة  
لكل رمان ولكن مكانه ينكل حيل من الناس، وفيه رد أيضاً  
على المبذلة الدين يحدثون عادة من حد أقصיהם ويسيروها  
إلى الدين، وليس لها دليل من كتاب الله وسنة رسوله ﷺ.

وإنما ابتدعوه باستحسانهم أو تقليدهم لمن يحسنون به  
الظن من المحرفين وأصحاب المطابع والشهرات، يحدثون

في الدين عبادة ما أمر الله بها من سلطان، ونحو ذلك  
من أحدث في أمرها هذا ما ليس منه فهو رد<sup>(١)</sup> وقال عليه  
الصلوة والسلام على إياكم ومحنتك الأسور فإن وكل محدثة  
ردّه وكل ردّة صلاة<sup>(٢)</sup>

يالله يحدث عادات ليس لها دليل من كتاب الله ولا من  
سنة رسول الله عليه من لهم لهذا الدين بعدم الشمام، وهو ي يريد  
أن يكحل الدين من خلده، ولا يعترف سكحه الله له، فـ لم  
يذكر دليلاً في عهد النبي ﷺ عليه لا يكون من بعده دليلاً أبداً،  
مهما، رد على هذه الطوائف، الطائفة التي تقول إن الإسلام  
لا يصح لكل رجل، أو الدين ينافي الدفع المحدثات التي  
ليس لها دليل من كتاب الله ورسالة رسوله ويسريه ابن الدين  
صحيح هذه الآية رد عليهم لأن الدين أكله الله سبحانه وتعالى  
ولا مجال للريادة فيه، ولا الفساد، ولا مجال للشكوك  
والتباس بأنه لا يصح لأهل الرمان المتأخر. «اليوم أكلتُ  
لثمن ويتكلم» هذا كلام الله سبحانه وتعالى وهو أصدق القائلين

تہذیب المکالمات (۱)

۱۸۶ نظریه سی

رقال تعالى ﴿ وَأَنْتَ خَلِيقُكُمْ بِمَا تَعْمَلُونَ وَرَبِّكُمْ لَكُمُ الْإِيمَانُ وَبِمَا تَعْمَلُونَ ﴾  
 هذا آخر ما أرسل على النبي ﷺ وهو شهادة من رب العالمين  
 لهذا الدين بالكمال والشمولية والمصالحة لكل رمان ومكان .  
 مقوله تعطى خطاب لهذه الأمة من أولها إلى آخرها وليس  
 خطاباً للجيل الأول فقط إنما هو خطاب لكل الأمة إلى أن  
 تقوم الساعة .

أما الإجماع فقد أجمعت الأمة على وفاته ﷺ لم يخالف  
 في هذا إلا المحررون الذين يقولون إن الرسول ما مات ،  
 ويحرون بصور عن الرسول ﷺ ، هذا كلام ساقط كلام مردود  
 واضح ، يبره الحسن والتراءع ، فإن الرسول ﷺ توفي بين  
 أصحابه وعمل وكف وصلبي عليه ودفن عليه الصلاة والسلام  
 هل هذه الأخبار تعامل مع إنسان حي ؟ عوامل ﷺ معاملة  
 الأمورات عمل وكف وصلبي عليه ثم دفن ﷺ في قبره .

هذه سُنة الله عز وجل هي حلقة ، ثم أين الرسل الدين من  
 فيه ؟ سُنة سُنة الرسل الدين من قبله ولقد ماتوا وهو واحد  
 منهم بصور ، هذا بإجماع أهل السنة والجماعة ولم يخالف  
 في هذا إلا المحررون الذين يتعلقون على الرسول ﷺ  
 ويستعيرون به من دون الله ويقولون هو حي

والدليل على صرامة قوله تعالى **﴿إِنَّكَ تَبْتَغُ**  
**قَرْأَكُمْ تَبْتَغُونَ﴾** **﴿فَتَرَى إِلَيْكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ حَدَّ نَذْكُورُكُمْ**  
**تَخْصِمُونَ﴾** [المرس ٣٠-٣١] [٦٩]

[٦٩] **السُّبُّ لِمَا أَكْمَلَ اللَّهُ بِهِ الدِّينِ وَأَنْمَى مِنَ الْعِصَمِ نُورَهُ إِلَيْهِ**  
**كَمَا هِيَ سُّبَّةُ الْمُسْجَدِ وَتَعَالَى هِيَ حَلَفُهُ **﴿كُلُّ نَعِيشُ مَاهِفَةً****

**لِلْوَتْرِ﴾** [آل عمران ١٨٩] والأباء والرسل داخلون في هذا  
 العصوم **﴿كُلُّ نَعِيشُ مَاهِفَةً لِلْوَتْرِ﴾** ولهم **﴿فَذُنُوبُهُمْ** وانتقم  
 من هذه الذنب إلى ربه عز وجل، وهذا ثابت بالنص والإجماع  
 ولقبس، أما النص هي قوله تعالى **﴿إِنَّكَ تَبْتَغُ وَرَبَّكُمْ**  
**تَبْتَغُونَ﴾** هذا إشعار من الله لرسوله **ﷺ** أنه سوف يحشر، إنك  
 تبحث، أي تموت يقال للذي يموت هذا ثابت، وأما الذي  
 تؤمي بالفعل يقال له بحث بالتحقيق لقوله تعالى **﴿أَنْزَلَ**  
**كُلَّ نَعِيشَةً مَاهِفَةً﴾** [الأعاصم ١٦٦] الحديث هو الذي فارق  
 روحه جسد، أما الحديث فهو الذي يموت في المستقبل.



## خاتمة

## الإيسان بالبعث

والثاني إذا ما ثروا يُعثرون، والدليل قوله: «**بِئْتَ**  
حَلَقْتُمْ فَرِيقًا لَيُهْدِكُمْ وَمِنْهَا تُغْزَى حُكْمُ نَارَةِ أَمْرِي» [طه: ٥٥].

[٧٠]

[٧٠] انتقل إلى أصل آخر وهو الإيمان بالبعث، أي أنه ليس المراد الموت فقط، بمعنى عندما لا يكل بعلم حتى الكوارث والصلاحية والرشاد، كلهم يعلمون أنه لا بد من الموت، لا أحد يذكر الموت لأنه شيء محسوس، لكن الشأن في البعث بعد الموت، هذا هو محل الصراع بين المؤمنين والكافرين، البعث بعد الموت، وهو إعادة الأجسام التي تهلكت وصارت دمياً ونراها وتغيرت في الأرض، نهاية وليس كما كانت، لأن القادر على إنشائها أول مرة قادر على إعادةتها، ثم تفعيلها الأرواح ثم تحيطها وتنسجها من القبور إلى السهر لقوله تعالى: «**وَجَعَلَنَا مِنَ الْأَنْجَانَ بِرَبِّكَ كَاهِنَةَ لِنَشْرِيعِهِ**» [المعارج: ٤٣] وقال تعالى: «**تَحْرِيرونَ مِنَ الْأَجَنَانَ كَاهِنَةَ عَزَّلَتْهُنَّ**» [ئهليجيات: ٦٨-٧٧] لا أحد يختلف، بهذا البعث

وقوله تعالى ﴿وَاهْدِ الْبَشَرَةِ إِلَيْنَا هُنَّ مُمْلِكُهُمْ﴾ (سورة البقرة، آية ١٢٦) [٧١]

عن لا رب له، ومن أنكره، فهو كافر بالله عز وجل، والإيمان  
يالبعث هو أحد الأركان الستة للإيمان التي قال عنها النبي  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «أَن تَزَسَّسْ مَاكِه وَمَلَائِكَه وَكِتَبِه وَرَسُولِه وَالْيَوْمِ الْآخِرِ»  
روي زيد بن الصقر حبشه وشراه<sup>(١)</sup> حين لم يزد من عما يعلم باليوم  
الآخر فإنه يكون كافراً بالله عز وجل ولو شهد بأن لا إله إلا  
الله وإن محمداً رسول الله، ولو حصل دعاص وحج وذبح  
و فعل الطاعات، فإذا أنكر العبد أو شك فيه فإنه يكون كافراً  
بالله عز وجل.

وأوله العت كثيرة منها قوله تعالى : **﴿إِنَّمَا جَنَاحَكُمْ﴾**  
 [الله ٥٥] بعض الأرض حينما حلق آدم عليه السلام أنا  
 الشريعة **﴿رَبِّكُمْ شَيْلُكُمْ﴾** يعني بعد الموت في القبور **﴿فَهُنَّا\***  
**شَرِيكُمْ لَذَّةُ أُخْرَى﴾** هذا هو العت وهذه الآية نصت البداء  
 والإعادة **﴿إِنَّمَا جَنَاحَكُمْ وَرَبِّكُمْ شَيْلُكُمْ وَهُنَّا شَرِيكُمْ لَذَّةُ أُخْرَى﴾**.  
 [٧١] **﴿وَرَأَهُ أَنْتَرُ مِنَ الْأَرْض﴾** حينما حلق منها آدم عليه  
 السلام **﴿وَتَمْ سَيَّدُكُمْ بِهَا﴾** أي بالموت والقبور **﴿وَتَمْ شَرِيكُمْ**

**لترى؟**) هذا هو البعث، يحررون من الضرر ويسرون إلى السهر، قال تعالى ﴿قَالَ لَهُمَا تَحِيرُنَّ وَيَبْهَأُنَّ وَيَنْهَأُنَّ وَيَنْهَأُنَّ﴾ (الأعراف ٦٥) أي نحيون على ظهرها، وبهنا نسترنون، وبهنا نحرر حرون للبعث يوم القيمة

هذه أدلة من القرآن على البعث، أنت بوجد دليل عقلي من القرآن نفسه وهو أن الذي قدر على الدامة قادر على الإعادة من باب أولى، قال تعالى ﴿وَهُوَ الَّذِي مَدَرَّا الْحَقْنَ تَرْبِيعَهُ وَهُوَ أَعْوَثُ عَنْتَهُ وَلَهُ التَّلْكِيلُ الْأَعْلَى لِلْمُغَرَّبِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْكَرِيمُ الْحَرِيكِيمُ﴾ (الروم ٢٧) الذي قدر على إيجاد الناس من عدم قادر على إعادتهم بعد الموت من باب أولى، هذا دليل سمعي عقلي

ومن الأدلة على البعث ما يحصل للأرض من الحياة بظاهرات، أنت ترى الأرض ميتة ليس فيها سمات حيودها ثم إن الله سبحانه وتعالى ينزل عليها المطر، ثم يحيي البساط الذي كان هاشتاً ميتاً، كذلك الأجسام في الأرض كانت مسورة في الأرض فنزل الله عليها مطرًا ثم نمت الأجسام وتنكمش ثم تسع فيها الأرواح، فما ترى الأرض كيف تكون فاحلة ثم تحيي سمات فيها، الله حل وعلاء هو الذي يحيي الأرض بعد

منها ﴿وَمِنْ مَا تَبَرُّوا لَهُمْ زَرَى الْأَرْضُ حَتَّى يَقُولُوا أَفَرَأَيْتَ عَلَيْنَا السَّاعَةُ  
أَخْرَتْ فَرِزْتُ إِلَيْكُمْ لِتَخْرَجُوا أَثْقَلُ التَّرْوِيزَ إِذْنَمْ خَلَ كُلُّ شَغْرٍ غَيْرُهُ﴾  
[صلت ٣٩] فالله الذي فخر على إحياء الأرض بعد موتها قادر  
على إحياء الأحشام بعد موتها لأن الكل أحيا بعد الموت

ومن الأدلة على ذلك أنه لو لم يكن هناك سمع للضم أن  
يكون حلق الناس عثا حيث إنهم يعيشون منهم الطبيع  
المحظى المؤمن بالله ورسله، وعنه الكافر الملحد والمردودين  
والجبار والمتكبر وال العاصي، كلهم يعيشون ثم يموتون، دون  
أن يسأل هذا الموسى شيئاً من حرائه أو يطال هذا الكافر وهذا  
المردود وهذا الملحد وهذا الطاغية المتجر على الناس دون  
أن يطال جزاءه.

مهل بليق الله أن يبرك الناس هكذا دون أن يجازي  
أهل الإيمان بإيمانهم، وأهل الإحسان بإحسانهم، وأهل  
الإجرام والكفر بإجرامهم وكفرهم؟ هذا لا بليق بحكمة الله  
بسخا به وتعالي، ولهذا قال ﴿وَرَوَاهُمْ أَكْتَرُهُمْ وَسَابِلَ الْأَرْضِ  
لِتَعْرِيَ الَّذِينَ أَكْتَرُوا بَيْنَ أَعْلَمُهُمْ وَتَعْرِيَ الَّذِينَ أَكْتَرُوا بِالْكُفْرِ﴾  
[الجم ٣١] هنا لا يكون إلا في يوم القيمة، وكذلك لمي قوله  
بسخاه. ﴿أَتَحَبُّ الَّذِينَ لَمْ يُفْرِغُوا أَثْقَالَهُمْ كَمَا لَيْسَ

**وَأَسْرَا وَغَيْلُوا الصَّدِيقَتِ مَرَأَةَ تَحْرِيْهَ وَمَنَّاهُمْ سَادَةَ يَخْلُوْهُنَّ**

[الجاثية ٦١]

وقال سبحانه وتعالى ﴿أَرْجَعْتُ الَّذِينَ رَأَيْتُمْ زَمَّارِيْا  
الصَّدِيقَاتِ كَالْقَبِيرَاتِ فِي الْأَرْضِ أَرْجَعْتُ النَّبِيْرَاتِ كَالْمَهَارِ﴾ [آل  
٢٨] وقال سبحانه وتعالى ﴿الْجَيْشُ أَنَا خَفْتُكُمْ عَنِّي  
وَالْكُمْ إِنِّي لَا تُرْكُمُونَ﴾ (الرسود ١١٥) وقال تعالى  
﴿إِنَّمَا الْأَنْزَلُ لِمَنِ اكْتَفَى بِنَفْسِهِ مِنْ تَحْرِيْهِ فَلَمْ يَكُنْ لَّهُ  
بِلَّامٌ فَوَيْدَعَ حَلْقَهُ أَثْرَيْتَ الْأَكْرَادَ الْأَمْرَادَ فَلَمَّا دَكَّ بِرَبِيعِهِ عَلَى مَدْرَسَتِهِ  
يُخْبِي لِلْأَوْفَةِ﴾ (الأنبياء ٣٦) ورد على الكهر الذي قال  
﴿مَنْ يُنْهِي الْوَعْظَمَ وَمَنْ رَبِيعَهُ﴾ بوله ﴿قُلْ تَعْبُرُوا أَمْرِيْكَانِيْا  
أَلِّيْ سَرَّرَ وَهُوَ يَكْلُ حَلْقَهُ عَلِيْهِ أَلِّيْ جَعَلَ لَكُمْ مِنَ الْأَجْمَرِ  
الْأَخْضَرِ مَلَارِيَا قَوْمًا أَشْرَقَهُ مِنْ نَدْرَوْنَ﴾ [آل ٧٨] الذي قدر  
على إخراج لدار السحرقة من الشجر الأحمر الرطب الذي  
قدر على هذا إلا يقدر على إحياء الأموات

ومن أدلة البحث الاستدلال بخلق المعاورات والأرض  
والذي خلق هذه المخلوقات الهائلة العظيمة الكبيرة قادر  
على أن يعبد الإنسان، لأن القادر على الشيء العظيم يقدر  
على ما دونه من باب أولى.

## الحساب والغيرين

و بعد البحث متحاسبون و مجزرون باعمالهم  
والدليل قوله تعالى «فَهُوَ يَعْلَمُ مَا فِي الْأَنْفُسِ وَمَا لَمْ يَرَ»  
يُخْرِجُ الَّذِينَ أَكْثَرُوا بِمَا عَنِيلُوا وَيُخْرِجُ الَّذِينَ أَكْثَرُوا بِالْكُنْشِ»  
[البجم: ٣١]. [٧٧]

قال تعالى «أَوْلَئِنَّ الَّذِي حَلَقَ السَّكُونَ وَالْأَزْسَقَ يُقْتَدِيرُ عَلَى  
أَنْ يَحْلَقَ وَيَنْتَهِمْ مِنْ وَقْرِ الْمَلْكِ الْعَظِيمِ» [بقر ٨١]. وقال  
تعالى «لَعَلَّ أَكْتَسِنَ وَالآرَبَ أَكْتَسَهُ مِنْ حَلْقِ الْكَتَنِينِ  
وَلَكِنَّ أَكْتَسَهُ الَّذِينَ لَا يَتَلَمَّسُونَ» [اعمدة ٥٧]

بهذه أدلة البحث التي ثبت أن الله سبحانه وتعالى يبعث  
من في القبور، وأنه ي Guar أي كل عامل بعمله إن حيراً تعبر  
وإن شرّاً مثل، عليه كثاف الكافر ولبسن العاص والمرديف  
والمخدود وإن أداه البعد والثور والحراء والحساب، أما  
العنوس المختفي الذي يهد الله ويقترب إلى الله فإن عمله لي  
يُفتح، وإن هناك مروعاً يربه الله فيه عمله ويفسّع له أجره  
ويعطيه ما لم يفع في طه وحباته

[٧٧] من أعمال يوم القيمة، الحساب والغيرين، الحساب  
بعض ماقشة أهل المعاصي

والملعون عن أنسام يوم القيمة.

القسم الأول منهم من لا يحاسب ويدخل الجنة بلا حساب ولا عذاب، كما في حديث السجين الذي الدين يدخلون الجنة بلا حساب ولا عذاب<sup>(١)</sup>

القسم الثاني من الناس من يحاسب حساناً يسيراً وهو العرض فقط، لا يحاسب حساب مبالغته ورب يحاسب حساب عرض فقط، وهذا أيضاً من المحدثين، قال تعالى: ﴿فَإِنَّمَا تُنَزَّلُ لَكُمُ الْبِيِّنَاتُ فَتَرَوْنَ بِهَا حِسَابَكُمْ وَرَبُّكُمْ إِلَى أَقْلَمِ الْمُسَرَّبِاتِ﴾ (الأشداق: ٩٧)

القسم الثالث من يحاسب حساب مبالغته وهذا تحت الحظر لقوله ﷺ: «من يوقن الحساب عذابه»<sup>(٢)</sup>.

أما الكفار فقد اختلف العلماء فيهم هل يحاسبون أو لا يحاسبون، فمن العلماء من يقول إن الكفار لا يمحاسبون، لأنهم ليس لهم حساب وإنما يذهبون إلى النار لأنهم ليس

(١) المترجم البخاري (٥٧٠٥) ومسلم (٣١٨) من حديث عمر بن حفص رضي الله عنه

(٢) المترجم البخاري (١٠٣) ومسلم (٤٨٦) من حديث عائشة رضي الله عنها

ومن كذب بالمعتَّ كفر، والدليل قوله تعالى: ﴿رَعَمُ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنْ لَيَسْتُوا قَالَ مَنْ يُنْزِلُ الْكِتَابَ إِنَّمَا يَنْزِلُهُ بِمَا عَلِمَهُ  
وَإِنَّكَ عَلَىٰ أَقْوَىٰ بَيْرِرٍ﴾ [النَّعَمَ ٧] [٧٣]

لهم حسات، ومن العلية، من يقول إنهم يحاسبون حساب  
نفيض، أي يأصل لهم وكم لهم والعادهم، ثم يذهب بهم  
إلى النار

والغیران معاه الآلة التي سورت بها أعمال العبد توضیح  
الحسات في كمه والثبات في كفته، قال تعالى ﴿فَلَمَنْ تَقْتَلَ  
مِنْ ذِيْرٍ فَأَوْلَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ﴾ [٩٠] وَمَنْ خَفَتْ مُؤْمِنَةٌ فَأُولَئِكَ  
الَّذِينَ حَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ﴾ [الْمُزَوْدُ ١٠٦ ١٠٣] وما نقلت

البيانات حر الإنسان فإذا نقلت الحسات رب العبد  
هذا الغیران مبران الأفعال، كذلك من اعني كتابه ببعضه  
محاسبة يسبر، ومن اعني كتابه شفاعة محاسبة عسبر، وسيرى  
الأهوار والأخطار حسبه، ومن خطر إلى خطر في موالف  
القيامة والحساب والحضر، هذه أنور هائنة لور دکر ما فيها

(٧٣) قوله من كذب بالمعتَّ كفر، لأنَّ جحد ركناً من أركان  
الإيمان، ولأنَّه يكذب الله ولرسله ولكتبه، لأنَّ الله جل وعلا  
آخر عن المعتَّ، والرسل أحررت عن المعتَ، والكتب  
آخرت عن المعتَ، فعن المكفر، فهو كافر والدليل قوله تعالى

﴿رَبِّمَا لَيْسَ كُفُورًا﴾ المرعى هو الكفر. ﴿أَلَّا يَعْتَدُ﴾ فعلت الآية على أن إشكال البعث كفر. يقولون ليس بعد الموت بعث، المشركون وحيدة الأصوات في عهد النبي ﷺ كانوا يجادلون بالبعث ﴿وَمَا كَانَ يُطْنَأُ بِهِرَةً فَلَوْا يَلْكُدُ إِذَا كَرَهَ حَمِيرًا﴾ (المرعى ١١-١٢) وقولوا ﴿شَيْئَنِي الْجَنَّةَ وَقَنَ رَبِّيَّ﴾ (بس ٧٨) ومن محاديلهم ﴿أَبْيَالُ الْكَلَّابِيَّةِ وَشَمَّ وَكَشْرُرَةَ وَجَنَّتُ الْكَلَّابُرُوتُ﴾ \* مبيكَت مكيثَت يَا تُوصَنَ (رسوس ٣٦-٣٧) إلى غير ذلك من مقالات إشكال البعث من الأمم السابقة ومن المشركون في عهد النبي ﷺ من كتب بالبعث فهو مع هزلاء الكفر.

لا يذكر البعث إلا كامر، ولقد أمر الله جل وعلا به ﴿أَنْ يَقُسِّمَهُ عَلَى الْمَوْتَ﴾ قيل ﴿فَلَمْ يَلْقَنْ دَيْنَ﴾ هذا قسم، ﴿لَكُلُّ شَيْءٍ ثُمَّ لَتَقْرَبُنِي تَغْرِيَتْهُمْ﴾ هذه الآية بحدى الآيات الثلاث التي أمر الله بهم أن يقسم على البعث

الآية الأولى هي سورة يرس ﴿وَتَسْتَغْفِرُكَ لَئِنْ هُوَ  
قُلْ إِنِّي لَتَوَلَّ إِلَهَ لَلْأَعْلَمِ رَبِّنَا اللَّهُ يَشْهِدُكَ﴾ (رس ٥٣)  
الثانية هي سورة سما ﴿وَفَلَمْ يَلْيَسْ كُفُورُ الْأَذْلَمِيْنَ أَنَّكَ عَذَّقْ  
عَنْ دَيْنِكَ لَمَّا يَنْهَاكَ مَكْنُونَ الْمُرْبِيَّ لَأَبْرِيَّهُ صَدَّهُ بِمَعْنَى دَرْزَيِ الْمُخْرَبِ

الإيصال بالرسالة

وَأَرْسَلَ اللَّهُ خَمِيعَ الرَّسُولَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ،  
وَنَذَلِيلُ قَوْلِهِ تَعَالَى «رَسُولًا لِّبَشَرٍ وَّمُنذِرٍ لِّجَاهِلٍ»  
يَكُونُ لِلْتَّائِبِينَ عَلَى اللَّهِ حَجَةً بَعْدَ الْرَّسُولِ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا  
حَسِيقًا» (الإِيمَان ١٦٥) [٧٤]

فَلَا يَأْتِي أَنْفَعُ مِنْ دَيْنَكُ وَلَا أَحْسَنُ إِلَّا بِحَسْبَنْ  
 فَبِمَا تَرَكَ لِخَرَقَ الْجِنَّ، كَمَا رَأَيْتُمُ الْمُصْلِحَتَ أَوْلَاهُكُمْ  
 تَعْمَلُونَ فَلِلَّهِ حَسْبُكُمْ (سَيِّدَ الْمُرْسَلِينَ) [٢١] وَهُوَ أَمْرٌ بِهِ أَنْ يَقْسِمَ بِهِ  
 عَلَى الْمُحْتَ وَعَلَى نِيَامِ لَبَعْدِ

الأية الثالثة هي التي عدنا من سورة ل泰山 «وَمَنْ أَكَدَ  
كُفُرَهُ أَلَّا يَعْتَذِرَا قُلْ إِنَّ رَبَّكَ الْعَزِيزُ مَمْنُونٌ بِمَا هَبَّتُمْ وَإِنَّهُ عَلَى إِيمَانِ  
أَهْلِهِمْ [الآية ٧] دالحكمة من البحث هي حرارة العباد  
عن أحوالهم، وقوتهم تعذر اكتشاف، أي تتحقق بأفعالكم  
وتجازون بها.

[٧٤] لا يهدى بالرسول هر أحد أركان الإيمان ستة مثل [١٢]:  
الإيمان أن تؤمن به الله وملائكته رسالته رسلاه [١٣].

وأولهم سرخ عليه السلام، وأخرهم محمد ﷺ،  
والدليل على أن أولهم سرخ عليه السلام قوله تعالى

الإيمان بالرسول هو أحد أركان الإيمان، فلا بد من الإيمان بالرسول جميعهم من أولهم إلى آخرهم، من محمد رسولًا واحدًا منهم فهو كافر بالصحيح كف قال تعالى ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُكَفِّرُونَ بِآيَاتِنَا نُرِثُهُمْ فَرْسَلِنَا وَقَرْبَلَةَ وَتَبَرِّ وَتَمْرِيْدَةَ لَنْدَشِلَةَ وَرَطْلَوَتَ مَقْرَنَ مَقْعِنَ وَنَحْمَرَ بَعْنَ وَرَمْيَنْدَوَةَ لَنْيَنْجَدَوَا بَيْنَ دَكَّكَ سَبِيلَةَ أَوْلَادَهُمْ هُمُ الظَّاهِرُونَ حَدَّاً وَأَعْنَدَهُمْ بَلْكَنْزِيَنَ حَدَّاً كَثِيرَةَ (الـ ١٥١-١٥٠) فلا بد من الإيمان بجميع الرسل من أولهم إلى آخرهم، من من الله منهم في كتابه ومن لم يسم، فإن الرسل كثيرون، ولهمها حماه في الحديث أن عددهم امئة ألف واربعة وعشرون ألفاً، الرس من ذلك ثلاث مائة وخمسة عشر خطاً كغيرها<sup>(١)</sup>

فهم رسول كثيرون منهم من سمي الله في كتابه و منهم من لم يسم، وبسب عليها الإيمان بجميعهم من أولهم إلى آخرهم.

(١) لم يرد أحاديث في «المدة» ٣٦/٢٦-٦٦٧-٦٦٩-٦٦٩ (٢٢٢٨) من حدث أبي أمامة الباعلي رضي الله عنه

﴿بَلْ أُرْجِعَ إِلَكَ كَا أُرْجِعَ إِنْ تُوْجَ وَالْيَمَشَ بِنْ بَهْرَد﴾  
[۷۰] [۱۶۳] آیاں

(٧٥) الدليل على أن أولئم سرقة قوله تعالى ﴿إِنَّ أُولَئِكَ هُنَّ  
الظَّالِمُونَ﴾ هى خطب للنبي ﷺ ﴿كَمَا أُرْتَبَ إِلَيْهِمْ فِي سُرُجِ الْأَيْمَنِ بَنْ  
سَهْرٍ﴾ رواه حميد روى أبي هريرة رضي الله عنه قال سمعت رسول الله  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ عَلَيْهِ الْأَرْضَ وَأَنْتَ مُحَمَّدٌ فَقَاتَلَ  
وَأَسْبَلَ وَجْهَكَ وَجْهَنَّمَ وَأَبْوَابَ وَغَارَاتَ وَقَرْبَاتَ وَسَمَكَنَّ وَمَاهِيَّةَ دَائِرَةَ  
وَبَرِّيَّةَ﴾ ذكر الله حملة من أسلانهم هي هذه الآية كما ذكر  
حملة من أسلانهم هي آية الأسحاق ﴿وَرِسْلَةَ دَيْنَارِهِ دَائِرَةَ  
وَشَيْخَيْنَ وَأَبْوَابَ وَغَوْلَقَ دَمَوْنَ وَهَنْدُونَ﴾ إلى آخر الآيات

عازلهم سرطان الصلاة والسلام بدليل قوله تعالى  
﴿وَالْيَتَمَّ مِنْ بَنْوَهُ﴾ بعث الله إلى عورته لما عذروا في الصالحين  
بعد أن كان الناس على دين التوحيد مد أيام عليه السلام إلى  
عشرة قرون وهم على التوحيد، فلما جاءه قوم سرطان كانوا فيه  
رجال صالحون، فلما مات هؤلاء الصالحون صرروا حرباً  
شديدة، فانتهز الشيطان هذه الفرصة وفقال لهم صرروا صور  
هؤلاء الصالحين واصبوا على محالاتهم من أجل إذا رأيتم  
هذه الصور تذكرون أحوالهم وتشطرون على العبادة، فلقد  
رأصروا صور هؤلاء الصالحين واصبوا على محالاتهم فلم

تعبد في أول الأمر لوجود العلماء الذين يبيرون الناس  
التوحيد ويكررون الشرك

فَلِمَا ماتَ الْعُلَمَاءُ وَدَهَبَ الْجَبَلُ الْأَوَّلُ، جَاءَ جَبَلٌ مُتَأْخِرٌ  
وَفَقَدَ ماتَ الْعُلَمَاءُ، جَاءَ النَّبِيُّونَ إِلَيْهِمْ عَتَالٌ لَهُمْ [إِنْ آتَاهُمْ  
مَا يَصْنَعُونَ هُنَّ الظَّالِمُونَ] الْعَسْرَ إِلَّا سَعَدُوهَا، وَهَا كَانُوا يَسْقُونَ الْمَطْرَ،  
مَرِينَ لَهُمْ عِبَادَتُهَا مَسْدُورَهَا مِنْ دُرُونَ اللَّهِ، وَمِنْ ثُمَّ حَدَثَ  
الشَّرْكُ فِي الْأَرْضِ، فَعَتَ اَللَّهُ عَبْدُهُ مُوْخَّا عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ  
بِدُعُوكُمْ إِلَى اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ وَبِرِدُوكُمْ إِلَى التَّوْحِيدِ الَّذِي هُوَ دِينُ  
أَبِيهِمْ أَدَمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ، لَكُمْ عَانِدُوا وَاسْتَكِيرُوا **﴿وَرَأَلُوا أَلَّا  
يَكُونُ ﴾** كَلِمَتُهُمْ لَا يَعْرِفُونَ وَمَا لَا يَعْرِفُونَ لَا يَخْرُقُ وَيَجْرِي وَيَكْرَأُ **﴾** [سُرْجَ]  
[٢٢] قَالَ ابْنُ عَلَيْهِ هَذِهِ أَسْمَاءُ رِجَالِ صَالِحِينَ، صُورُهُمْ  
صُورُهُمْ وَصَبَرُوهُمْ عَلَى مَحَالِهِمْ هَذِهِ هُنَّ أَسْرَ إِلَى أَنْ  
عَبِدُوهُمْ مِنْ دُرُونَ اللَّهِ

فَلِمَا جَاءَهُمْ سُرْجٌ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ وَبِهِمْ عَزَّ  
عِبَادَتُهَا، رَأَيْهُمْ بِعِبَادَةِ اللَّهِ، قَالُوا لَا نَنْذِرُونَ أَهْلَكُمْ، لَا  
نَطْبِعُوا بِرْخًا، وَاسْتَمْرُوا عَلَى كُفْرِهِمْ وَظُبَابِهِمْ وَعِبَادَهُمْ  
هَذَا أَوْلَ شَرْكٌ حَدَثَ فِي الْأَرْضِ، وَسَبِّهُ الْعَسْرَ وَلَدَدَتْ قَالَ  
الْمَسْكُوُّ **﴿إِنْ أَنْشَدَ السَّاسَةُ عَدَانًا عَبَدَ اللَّهَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ**

الصعورون<sup>(١)</sup> رقال **ﷺ** دين الذين يصيرون هذه الصور  
بصور يوم القيمة، يقال لهم احيرا ما حلتم<sup>(٢)</sup> يلزمون  
فتح الروح هي هذه الصور من يد التمجير والتغلب لهم  
والعياد بهم، لأن التصريح وسيلة من رسائل الشرك كما  
حصل لفروع شرح

غلوت الرسل شرح، وأما حاتم الرسل وأخرهم فهو محمد  
**ﷺ** قال تعالى ﴿نَّا كَانَ عَصِيًّا لِلْكُوُنِ زَيَّالِكُمْ وَلَكُمْ رَسُولٌ  
أَنْتُمْ وَحْكَمْتُ الْيَوْمَ﴾ (الأسرار ٤٠) و قال **ﷺ** دوأنا حاتم  
الرسين لا سبي بعدني<sup>(٣)</sup>

فهـ **ﷺ** ختم الرسالات الساوية فلا يعت بعده بيـ  
إلى أن تقوم الساعة، ولكن شريعة مالية إلى أن تقوم الساعة  
ودينه ماق إلى أن تقوم الساعة كما سقـ، من أذهب البراءـ

(١) أخرجه البخاري (٥٤٥٠) وسلم (٢١٠٩) من حديث عبد الله بن  
مسعود رضي الله عنه

(٢) أخرجه البخاري (٥٤٥١) وسلم (٢١٠٨) من حديث عبد الله بن عمر  
رضي الله عنهما

(٣) سرحة أبو داود (٢٦٥٢)، والترمذى (٢٦٦٩) من حديث ثوبان رضي  
له عنه

وكل أمة نعمت الله إليهم رسولاً من سوح إلى محمد  
بأمرهم بعادة الله وحده وبها لهم عن عادة الطاغوت،  
والدليل قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ جَاءَكُم مُّحَمَّداً رَسُولًا

بعد محمد صلوات الله عليه وآله فهو كافر، ومن صدقة فهو كافر باه لا  
سيء بعده صلوات الله عليه وآله

ولقد ادھى النبوة بهذه حلق كثير، وفضحهم الله وأظهر  
نكرتهم، ومن أخرهم فيما علم، القادياني، علام أحمد  
القادياني، الهندي، الذي كان في الأول يدعى العلم والعبادة  
ثم ادعى أنه عيسى ابن مريم ثم ادعى النبوة، والأول له أنماع  
يسعون بالقاديانية ولقد كفروا المسلمين وبادروهم واعتبروهم  
فرقہ کالمہ حارحة عن الإسلام، وهم مسلمون ومطاردون  
ولله الحمد من بلاد المسلمين، ولهم شاطر، ولكن شاطرهم  
بيرون بالقتل، الخاصل أنه لا يبي بعد رسول الله صلوات الله عليه وآله، من  
ادھى النبوة فهو كذاب كما قال صلوات الله عليه وآله إلا ننوم الساعية حتى  
يُبعث دجالون كذابون، فربما من ثلاثة كلهم يزعم أنه  
رسول الله صلوات الله عليه وآله.

(١) أخرجه الحارني (٣٦٠٩) وسلم بندر (٢٩٣٣) في كتاب الشر  
(٢) (١٥٧)

أَلَّا يَعْبُدُوا إِلَهًا وَلَا يَتَكَبَّرُوا أَنْظَمُونَ ﴿٣٦﴾ (الحل ٢٦)

[٧٦]

(٧٦) المتبتلو كثيرون + ولكن الله يضع أمرهم، ويكتفى  
بتزويجهم، وليس حربهم للناس، وزعم خذفهم فهو كافر، لأن الله  
يكتفى به ولرسوله ﷺ ولا جماع المسلمين على ختم النبوة  
بسعد رض

قوله وكل آلة بعث الله إليهم رسولاً، أي كل آلة من  
الناس يبعث الله إليها رسولاً ليقيم العدالة عليهم، فإذا  
يقولوا ما جاءنا من شير ولا مدبر، ولقوله تعالى «وَمَا كَانَ  
يُعَذِّبُ حَنْقَنَ كَيْفَكَ رَسُولًا» (الإسراء ١٥) فكل آلة من الأمم  
السابقة يبعث الله إليها رسولاً كما قال تعالى «وَلَئِنْ تَنْهَا  
بِالْأَخْلَاقِ بَاهِرًا» (ادطر ٤٤) لكن يجب أن نعرف ما هي دعوة  
الرسل؟ دعوة الرسل كلهم من أولهم إلى آخرهم هي دعوة  
إلى التوحيد، لقوله تعالى «وَلَئِنْ تَنْهَا مُكَلِّمَاتَ رَسُولًا  
أَلَّا يَعْبُدُوا إِلَهًا وَلَا يَتَكَبَّرُوا أَنْظَمُونَ» بكل ما بعد من دون الله  
ظاهرات، كما يأنى من الواقع الطواغيت أن من أوواهمهم ما  
بعد من دون الله وهو راس ذلك كما سألي

بعض قوله تعالى «وَلَا يَتَكَبَّرُوا أَنْظَمُونَ» أي اجتنبوا  
بصمة الأرواح والأحشاء والفسر والأسرحة هذه هي

الطraigiet، فدللت الآية الكريمة على أن دعوة الرسول كلها  
تترك على التوحيد من أولهم إلى آخرهم

كما قال سبحانه وتعالى ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ نَبِيٍّ إِلَّا  
إِنَّمَا يَأْمُرُ بِمَا يَرَى إِنَّمَا نَهَا مَنْ<sup>٢٥</sup>﴾ (الآيات: ٢٥)  
وفعله ﴿بَرِّ الْأَنْبِيَاءَ بِالرُّوحِ مِنْ أَنْبِيَاءِ<sup>٢٦</sup>  
مُّنْبَرِقًا أَئُمُّ لِأَئِمَّةِ الْأَئِمَّةِ مُّنْتَهِيَّنِ﴾ (الرسول: ٢)

فدعوة الرسول كلهم إلى التوحيد، وإفراد الله جل وعلا  
بالعبادة، والنهي عن الشرك هذه هي دعوة الرسول، ثم بعد  
التوحيد تأتي الشريعة من الحلال والحرام، وتفاصيل الشريعة  
تحتفظ باختلاف الأسم وحاجة الأسم، ويصبح الله منها  
يشاء، ثم سحب كلها شريعة الإسلام الحلال والحرام  
والأحكام والمبادرات والأذامر والمواعي، أما الأصل فهو  
التوحيد لهذا لا اختلاف به ولا سبب، هذا دين واحد، دين  
الرسول كلهم من أولهم إلى آخرهم دين واحد.

كما قال تعالى ﴿يَكْتُبُ حَصْلًا يَسْكُنُ بِنَرْقَةَ وَيَنْهَاجُ<sup>٢٧</sup>﴾  
[السالة: ١٨] ودين التوحيد هو عصادة الله بما شرع في كل  
 وقت سببه، فإذا سمع هذا الشرع انتقل إلى الناس، من  
اصر ويفي على المسرح وترك الناسع فإنه يكون كالمرأة بالله

الكفر بالطاغوت والإيمان به  
وافتراض الله على جميع العباد الكفر بالطاغوت  
والإيمان به [٧٧]

غير وحـل ، لأن الدين المصحـح لا يـكون ديناً بعد سـمه ،  
وأـساسـه دين قـيل أن يـصحـح ، فإذا سـمـح مـلاـيـنـهـونـ دـيـنـاـ وـيـكـفـونـ  
الـدـيـنـ هـوـ الـاسـحـاحـ ، فـلهـذا سـعـتـ شـرـيعـةـ الـإـسـلـامـ ماـ قـبـلـهاـ منـ  
الـشـرـائـعـ ، فـصـفـيـ عـلـىـ الـيـهـودـيـهـ أـوـ الـصـرـانـيـهـ بـعـدـ بـعـثـةـ مـحـمـدـ  
نـبـيـهـ مـهـوـ كـافـرـ ، لـأـنـ يـعـملـ دـيـنـ مـسـحـحـ لـنـهـيـ وـهـيـ

[٧٧] مـالـ الشـعـرـ وـحـمـهـ اللهـ وـافتـرضـ اللهـ عـلـىـ جـمـعـ العـالـمـ  
الـكـفـرـ بـالـطـاغـوتـ وـالـإـيمـانـ بـهـ ، ثـمـ دـكـرـ تـعرـيفـ الطـاغـوتـ ،  
وـالـطـاغـوتـ دـكـرـهـ اللهـ حـلـ وـعـلـاـ فـيـ آـنـابـ كـثـيرـ مـسـهـ فـوـلـهـ نـعـالـىـ  
فـيـ سـوـرـةـ الـفـرـةـ ﴿فَتَرَىٰ مـكـفـرـ الـكـفـرـوـنـ وـرـؤـيـاتـ بـالـكـفـرـ فـكـفـرـ  
لـتـسـلـكـ بـالـقـرـبـ الـوـلـقـ لـأـنـ يـعـمـلـ مـلـاـ وـأـنـهـ جـمـعـ عـلـيـمـ ﴾ إـلـهـ قـبـلـهـ  
أـنـيـهـ بـأـنـيـاـ يـخـرـجـهـ بـنـ الـظـلـمـتـ إـلـىـ الـثـورـ وـالـلـوـلـ كـفـرـاـ  
أـزـلـاـ إـلـهـمـ الـكـفـرـ بـخـرـجـهـ بـنـ الـلـوـلـ إـلـىـ الـظـلـمـتـ الـوـلـقـ  
أـنـتـعـتـ الـثـارـهـ مـنـ بـهـاـ حـتـهـوـكـ ﴾ (الـفـرـةـ ٢٥٦-٢٥٧) وـهـيـ  
سوـرـةـ السـاءـ ، فـوـلـهـ نـعـالـىـ ﴿ إـنـ تـرـ إـلـ الـلـوـلـ لـوـلـاـ تـعـيـيـنـ  
الـكـفـرـ بـلـمـوـدـ بـالـجـيـتـ وـالـكـفـرـ وـرـؤـيـاتـ بـلـلـوـلـ كـفـرـاـ

قال ابن القيم معنى الطاغوت ما تجاوز به العبد  
حَدَّهُ مِنْ مَعْنَوِيْدٍ أَوْ مَتَّبِعٍ أَوْ مُطَبِّعٍ [٧٨]

هكذا أفتى ابن الرين **مَا تَجَاهَ حَدَّهُ** (الإمام، ٥٠) وهذه الآية  
في اليهود

ويقول سبحانه في الماءين «إِنَّمَا تَرَى الْبَرَىءَ بِوَعْدِهِ  
أَلَّا هُمْ يَأْتُوا بِهَا لَرْلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أَرَى إِلَيْكُمْ مِنْ قَبِيكَ بِرَبِّهِنَّ لَمْ يَتَحَكَّمُوا  
بِالْأَنْفُسِ وَقَدْ أَبْرَأَنِي بِكُلِّ رَبِّيْرَاهِمَ» (البسير، ٦٠) وهي سورة  
الحل يقول جل وعلا «وَلَقَدْ يَشَاءَ حَكَلَ لِتَقْرِئَ شَرَائِنَ  
أَعْبَثَرَاهُ اللَّهُ وَتَغْيِيْرَاهُ الظَّاهِرَاتِ» (الحل، ٣٦) الطاغوت ماحروم  
من الطعام وهو مجاورة للحد، يقل طعم الماء إذا ارتفع  
مسؤولية

قال تعالى. «إِنَّمَا تَرَى مَا حَلَّتْكُنَّ لِلْمُرْسَلِينَ» (محمدان)  
. [١١]

[٧٨] أما معنى الطاغوت في الشرع فهو كما ذكر ابن القيم  
رحمه الله ونقله عنه الشيخ عبد العزائم، الطاغوت، ما تجاوز به  
العبد حدّه، العبد له حد لأنّه عبد حدّه الله له حدوداً يجب  
عليه أن يقف عندها، فإذا تجاوزها فإنه يكون طاغوتاً، معنـى  
تجاوز حدود الله التي حددها لعائمه ولأمرهم أن لا تتجاوزوها

رالا يقر بواه مهور طاغوت، فإنه عصى الله وتجوز حسروه  
واعص ملائكة يسمى طاغوت لا به طعن وتعدى حسروه الله.

قوله: ما تجاوز به العبد حدّه من معبد أو منبر أو

### قطاع

هذا التعريف الشامل للطاغوت لأن الله حل وعلا أمر  
بعبداته وحده لا شريك له، وأمر ماتسع رسوله صلوات الله عليه وسلم، وأمر  
طاعته وملائكته رسوله فيما حمل وحرم، فعن تجاوز هذا الأمر  
مهور طاغوت، من تجاوز حد العبادة التي أوجبها الله واحتضن  
بها ويعدها من غيره، فعبد مع الله غيره، مهور طاغوت، المشرك  
طاغوت؛ ل لأنه تجاوز الحد في العبادة وعبد مع الله غيره،  
حرث العبادة لغير مسقفها، وكذلك من غيّر وهو راتبي

الذي يعبده الناس بهذا ويخرج وينراس بهذا الشر،  
ويشرّع هذا طاغوت، مثل فرعون والمرؤود ومشايخ الطرق  
الصوفية العلاة الذين يدعهم أناسهم ويرضون بذلك، أو  
يدعون الناس إلى ذلك، أي إنسان قد يهدّرهم كما سأنا،  
مهور طاغوت في العبادة

قوله أو منبر الله حل وعلا أمر جميع الحق أن ينتهي  
محمد صلوات الله عليه وسلم، ولا يجوز لأحد أن يضع غيره عتبة الصلاة

والسلام، فعن اتباع غير الرسول ﷺ ورغم أن هذا جائز فإن يكون ظاهوراً لأنه اتبع غير الرسول ﷺ الذي أمر بإتباعه الآية حاص بالرسول ﷺ، أما غيره من العلماء والدعاة هؤلاء يتبعون إذا اتبعوا طريقة الرسول ﷺ فالمعنى هو الرسول ﷺ، أما هؤلاء فإنهما ملعونون فقط يتبعون للنفع وما اتفقا عليه اتباع الرسول ﷺ، وما حالفوا فيه الرسول ﷺ لا يحرز اتباعه

مثال ذلك مثابع الطرق الصوفية، يتبعهم مردودهم وعيدهم هي غير طاعة الرسول ﷺ بل يقولون: إما لـ<sup>ك</sup>  
ساجدة إلى الرسول ﷺ نحن نأخذ ما أخذ منه الرسول ﷺ  
وستخلف عن الله مباشرة، الرسول ﷺ يختلف عن الله بالواسطة،  
بواسطة جبريل، ونحن نختلف عن الله مباشرة ونقولون: أنت  
نررون دينكم عن بيت، ونحن نرمي ديننا عن الله سبحانه  
ونتعالى، لأنهم يزعمون أن شيوخهم يحصلون بذلك وينتفعون  
من الله مباشرة.

بلغ بهم الحد إلى هنا الطعنان والعياذ بالله، هذه طرقتهم لا شك أن هؤلاء هم رؤوس الطراحيت والعباد بالله، لأنه لا طريق إلى الله جل وعلا إلا باتباع رسالته ﷺ قال

ناس ﴿ فَلَمْ يَرِدْ كُلُّ مُجْرِيٍّ لِهِ فَلَمْ يُبْرِئْ بِعِصْمَكُمْ لَهُ وَلَمْ يُفْزِدْ لَكُمْ  
وَلَمْ يُبْرِئْ رَأْيَكُمْ فَرَبِّكُمْ هُنَّ أَطْيَرُهُمْ وَلَكُمْ شَرَكٌ هُنَّ قَوْلًا لَهُمْ  
لَهُ لَا يَبْهُثُ الْكَبِيرَ ﴾ (آل عمران ٣٢-٣١)

فادي يتع عبر الرسول هذا يعبر طاغوت، وكذلك من يدعوه إلى انتهاه ويقول الناس أنا اتيكم بالأمر من الله بشرارة، هذه أكبر الطواغيب في العالم والعيادة ما هي

قوله أو مطاع الطاعة إما هي له رسوله بما حل  
وحرم ذلك تعالى ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ سَمِعُوا الْبَيِّنَاتِ وَلَمْ يُبْرِئُوا إِنْ هُنَّ  
الظَّالِمُونَ وَلَمْ يَأْتُوكُمْ بِأَثْرَقَ مَرْءَةً إِلَّا أَتَوْ إِلَيْكُمْ وَلَمْ يُؤْمِنُوا بِآتُوكُمْ  
وَلَمْ يَرْجِعُوا إِلَيْكُمْ مِمَّ حِرْرَ وَلَمْ يَسْتَعْنُوْ عَلَيْكُمْ ﴾ (آل عمران ٥٩) فالحلال ما  
أحله الله، والحرام ما حرمته الله، وليس لأحد أن يشارك الله  
في التحويل والتحريم، ولذلك حكم الله على من حل وحرم  
أو أطاع من فعل ذلك بأنه مشرك

قال سبحانه وتعالى ﴿ تَكُونُوا مِثْلَ الْكُرَاثِ الْوَعِيدِ لَمَّا دَخَلُوكُمْ  
يَقْبَلُوكُمْ مُهْلِكِينَ وَمَا لَكُمُ الْأَغْلَاصُ لَمْ يَأْتُوكُمْ بِأَثْرَقَ مَرْءَةً لَمْ يُؤْمِنُوا  
كُلُّ لَكُمْ نَارٌ حَمَّ حَلَقُكُمْ إِلَّا مَا أَنْتُمْ بِهِ رَبِّيْلَهُ كُلُّمَا لَمْ يَلْعُلُهُ  
يَأْخُوْلُهُ يَعْتَقِيْلَهُ إِنَّ رَبِّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِالْقَنْوَنِ وَذَرُوا كَلْهَرَ  
الْأَنْهَرَ وَكَلْلَهَرَ إِنَّ الْوَيْسَ يَكْتُبُ الْأَيْمَنَ بِمَغْرِبَتِهِ يَمْلَأُ

يغترون ﴿ وَلَا تَأْكُلُوا أَيْتَ أَنْتُمْ وَرَبُّكُمْ لَهُنْ لِئَلَّا  
الَّذِينَ يَوْمَئِذٍ يَعْتَدُونَ فَإِنَّ الْمُسْتَوْقَمَ لِكُلِّ  
نَّاسٍ ۚ ﴾ (الأنعام ٦٦) لآل أهل الجاعنة يغترون  
الميتة حلال لأن الله هو الذي يسمها، وهي أولى بالحل مما  
ذهبتم ودكتنتم، فما الله حل وعلا يقول لا تأكلوا إلا ما دكتي  
ذكارة شرعية، وحرام عليكم الميتة

وهؤلاء يغترون. لا الميتة حلال هي أولى بالحل من  
العدالة لأن العدالة دكتنوها أنتم، ولما الميتة ما الله هو الذي  
يدفعها

ولهذا رد على المتركون وقال ﴿ وَلَا تَأْكُلُوا أَيْتَ أَنْتُمْ  
أَنْتَ أَنْتُمْ وَرَبُّكُمْ لَهُنْ ۚ ﴾ أي حرمن عن طاعة الله سبحانه  
غير وجل وحال بعدها ﴿ فَإِنَّ الَّذِينَ يَوْمَئِذٍ يَعْتَدُونَ لَهُ  
أَنْتَمْ ۚ ﴾ يغترون الميتة دفعها الله والعدالة أنتم  
ديحتنونها وكيف تستغلون ما دفعتم ولا تستغلون ما دفعه  
الله؟ هذه مجادلة بالباطل، نعم قال تعالى: ﴿ فَإِنَّ الْمُنْتَهَى  
لِكُلِّ نَّاسٍ ۚ ﴾ هذا من شرط الطاعة، التحليل والحرريم حن  
ـ حل وعلا

## النوع الطواعي

**والطَّوَاعِيْتُ كَثِيرُونَ، وَرَزُورُهُمْ خَمْسَةُ إِبْلِيسِ  
عَذَّةُ اللَّهِ، وَمَنْ خَيْدَ وَهُوَ رَاصِبٌ (٧٩)**

ملا يجوز لأحد أن يحلل أو يحرم من هذه نفسه أو يطبع  
من حلال أو حرم من هذه نفسه، ومن فعل ذلك عليه طاغوت  
ومطبع للطواعيت الذين يحللون ويحرمون من دون الله هذا  
معنى قوله أو مطاع، أي مطاع من التحليل والتحريم، لأن  
التحليل والتحريم حزن له جن وعلا، والرسول ﷺ مبلغ عن  
الله ما حلال وحرام

[٧٩] قوله **والطَّوَاعِيْتُ كَثِيرُونَ، وَرَزُورُهُمْ خَمْسَةُ**

الطواعيت الذين يطبق عليهم هذا التعريف كل معبره  
أو متبع أو مطاع كثيرون ولكن رؤسهم رؤسهم خمسة يعني  
أكابرهم خمسة

الأول إبليس لعنة الله، أي طرده الله وأبعده عن رحمته  
بس بسب أنه امتنع من استحود لأدم وخصى الله سبحانه وتعالى  
ونكير رزائل **«قَالَ إِنَّمَا تَنْهَىَنِي حَلْقَتِي بَيْنَ أَنْفِي وَخَلْقَتِي بَيْنَ يَدَيْنِي»**  
(من ٦٦) عصى أمر الله ونكر ملائكة الله وطرده وأبعده،  
وسعي إبليس قليل لأنه أنس من الرحمة يعني يأس من

الرحمة، فالملائكة هم الناس من النبي، لما يطلبون لعنة الله  
رأس الطغاة يتلهمون لأنهم عن الذي يأمر بعلمه غير الله، وهو الذي  
يأمر باتباع غير رسول الله [٢٩]، وهو الذي يأمر بطاعة غير الله  
بالتحليل والتحريم، فما يطلبون هم مصدر الشر وهو رأس  
الطغاة

الثاني. من عبد وهو راضي، أي عبد وهو راضي بعذبة  
الناس له وهو ظاهرون لما من عبد وهو غير راضي بذلك فلا  
يدخل في هذا، لأن عيسى عليه الصلاة والسلام عبد من دون  
الله ولكته غير راضي بذلك، وأمه وعمير والأولياء والصالحون  
من عباد الله لا يرجمون بهذا، بل كانوا ينكرون هذا ويحاربون  
من فعله، من عبد وهو غير راضي بذلك فإنه لا يسمى  
ظاهوراً

ولذلك لما أمر الله قوله «إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ كُلُّكُمْ  
شَرُّ أُفُوْ حَبَّ جَهَنَّمَ لَتَرَ لَهَا فَوْزُوكَ» [الآية ٩٨]  
فرح العشركون وقالوا سحر عبد الصديق وبعد وفاته، إذ  
هم صافين النار، فأمر الله تعالى «إِنَّ اللَّهَ يَسْأَلُ لَهُمْ  
مَا تَعْتَقِدُنَّ أَرْتَهُمْ مَا تَعْمَلُونَ [٣٠] لَا يَسْقُدُكَ حَيْثُ شَاءَ وَمَمْ  
لِمَا أَنْتَ تَعْتَقِدُ إِنْ شَهِدْتَ مَا تَعْمَلُونَ» [الآية ٩٩-١٠١]

## ومن دعاء الناس إلى عبادة نفسه [٨٠]

وفي الآية الأخرى فالله ﴿رَبُّ الْأَنْوَارِ إِلَيْهِ تَسْتَغْفِرُوا﴾ (الحرف ٥٨) يصرد عباده السلام ثم قال ﴿مَا ضَرَبَنِي  
لَكُمْ﴾ (ألا جعلناك مل هنْ قومٌ خَيْرُونَ ﴿إِنَّ هُنَّ لَا يَقْدِرُونَ﴾) (الحرف ٥٩-٥٨) فهو ضد الله  
﴿وَمَنْ حَمَلَنَّهُ مَثْلًا لَيَقُولُ إِنَّمَا يَلْهُزُونَ﴾ (الحرف ٥٩-٥٨) فهو ضد الله  
ولا يرضي الله أن يُبعد من دون الله مل معته الله بانكار ذلك ﴿مَا  
لَكُمْ لِنَهَىٰ إِلَّا مَا أَنْتُمْ بِهِ أَذِنٌ رَّبُّكُمْ﴾ (البندورة ١٦٧)  
والذي يُعبد وهو غير راصد مدلوك، لا يدخل في هذا الوعيد  
ولا يكون طاغيًّا، لأنه مكر لذلك، لأن الطاغوت هو الذي  
يرضي الله أن يُبعد من دون الله عن وجل

[٨٠] والثالث من دعاء الناس إلى عبادة نفسه مثل رؤوس  
المشركيين الذين يدعون الناس إلى عبادة أنفسهم مثل فرعون  
قال ﴿فَقَاتَلَ الظَّاهِرُ الظَّاهِرَ﴾ (المرعات ٤٤)

ومثل العرود ومثل علاء الصورية الذين يدعون الناس  
إلى عبادتهم حتى إنهم يوحرون الناس أن يخدوهم بعد ما  
يعرفونون يقول أحدهم إذا أعيتكم الأمور فاتروا إلى قبرى،  
أي إذا أعيتنكم الأمور فاتروا إلى قبرى ولا يحول يسكم  
وسي حصة من التراب، يوحرون الناس أن يأتوا إلى ثبورهم،

## وَمَنْ أَذْهَى شَيْئاً مِنَ الْغَيْبِ [٨١]

ويحدوهم أنهم سيفرون بحراً لهم، لمن دعا الناس إلى عبادة نفسه حتى ومتى فهو من رؤوس الطواغيت، وكذلك من دعا الناس إلى عبادة غيره من الطواغيت، وهي دعاء الشرك، هؤلاء طواغيت، الذين يربون الشرك للناس ويسمونه بغير اسمه ويقولون هذه من باب التوصل، أو هذه من باب الشفاعة وهم كثيرون

إن هؤلاء طواغيت لأنهم يدعون إلى الشرك، فهم يدعون إلى عبادة غير الله ويسمون ذلك بغير اسمه، ويربيون الناس بالشہر وورسخ القبور هؤلاء هم الطواغيت، دعاء الشرك طواغيت، وكل من خُذل من دون الله ورضي بذلك أو دعا الناس إلى عبادة نفسه أو دعا الناس إلى عبادة غير الله فإنه من الطواغيت، بل هو من رؤوس الطواغيت سأله العالية

[٨١] الرابع من آدھى شيئاً من علم الغيب وهذا يدخل فيه السحر ولسمجرون والتكهار ولرماليون وكل من يدعى أنه يعلم الثواب ويقول الناس ستحصل لكم كما وردت، أنت ستحصل لك سعادة لو يحصل لك شيء من التعب، أو توقف في رواح، أو لا تتوقف، هؤلاء يدعون علم الغيب، والغيب لا يعلمه إلا الله سبحانه وتعالى، قال تعالى: «فَلَمَّا أَيْتَهُ مَرْيَمَ

ومن حكم يغير ما أرل الله [٨٢] (٨٢)

الشئون والأرض تكتب إلا أنا { } (الآل ١٥) وقال تعالى  
﴿عَلِمَ الْقَبْرُ مَلَأَ جَهَنَّمَ عَلَىٰ نَبِيِّهِ، لَمَّا كَانَ إِلَّا مَنْ أَرَضَنَّاهُ بَنْ رَسُولِهِ﴾ (المر ٩٤-٩٦) وقال تعالى ﴿تَعْصِمُ مَطَافِعَ  
النَّبِيِّ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُنْ وَيَسْلُكُونَ سَبِيلَ النَّبِيِّ وَالنَّبِيُّ رَمَّا لَنْظَفَ  
يَدَيْهِ إِلَّا يَسْتَهِنُهَا وَلَا يَحْبُقُ فِي ظُلُمَّتِ الْأَرْضِيْنَ وَلَا رَكْبَرَ وَلَا يَأْتِي إِلَيْهِ  
فِي يَكْتُبُهُمْ﴾ (الأمام ٤٩)

لَا يعلمها إلَّا هو هذا حصر فلا يعلم العيب إلَّا الله أو  
من أطلعه الله على شيء من العيب من رسالته لأجل مصلحة  
الشر ومعجزة للرسول، لكن لم يعلم العيب من ذات نفسه  
وإسما عليه للعيوب من تعليم الله له، فلا يعلم العيب إلَّا الله  
من أدعى على علم العيب فإنه يكون مشاركاً له بما اخْفَسَ به  
 سبحانه، فيكون مشاركاً وظاعونا وكافراً، وهذا من أعظم  
أنواع الردة عن الإسلام

[٨٢] الخامس: من حكم يغير ما أرل الله: ودليله قوله  
تعالى: ﴿يُرِيدُونَ أَنْ يَنْكَثُوا إِلَى الْأَنْتِرُوتِ﴾ (الأن ١٠)  
والذي يحكم يغير ما أرل الله مستحلاً لذلك يكون ظاعوناً،  
والذي يقول إنه يجوز أن ينحاشروا إلى القانون أو إلى

العواائد في الجاهلية أو عوائد القبائل والبلاد وينكرها الشرع، يقول هذا حلال أو هذا يساوي ما أمر الله فإذا قال إنه أحسن مما أمر الله أو يساوي ما أمر الله أو قال إنه حلال فقط، ولم يقل إنه يساوي ولا أفضل، قال حلال جائز، هذا يضر طاعوننا، وهذا بحسب القرآن، قال تعالى **﴿إِنَّمَا يُنْهَا عَنِ الْفَطْرَةِ أَنْ يَتَّخِذُوا مِنْ خَلْقِنَا مَا لَا يَنْهَا نِعَماً﴾** سفي طاعوننا لأنه تجاهد هذه أئمة حكم بغير ما أمر الله وهو يفتر أن ما أمر الله هو الواجب الآتاع والحرز، وأن غيره ماحتل، وأنه يحكم بباطل، وهذا يضر كافراً الكفر الأصغر الذي لا يخرج من العمل، لكنه على حظر عظيم، على طريقه قد يصل به إلى الكفر المخرج من العمل إذا نسأله في هذا الأمر

وأما من حكم بغير ما أمر الله عن غير تعمد بل عن اجتهاد، وهو من أهل الاجتهاد من العفيفاء، واجتهد ولكن لم يضر حكم الله، وأخطأ من اجتهاده بهذا مفتر له قال **﴿إِذَا حَكَمَ الْحَاكِمُ بِمَا لَمْ يَأْتِ بِهِ بَلْ أَنْهُ لَمْ يَتَعَمَّدْ بِهِ هُوَ أَجْتَهِدُهُ ثُمَّ أَخْطَأْهُ إِلَيْهِ﴾**<sup>(١)</sup> (إذا حكم العايم ما لم يأت به بل أجهد به ثم أخطأه) ل أنه لم يتعمد الخطأ هو

(١) أسراره الحماري (٧٣٥٦)، وسلم (١٧١٦) من حيث مصدره  
الخاص ونقى بهذه

وَالْدَلِيلُ فَوْلَهُ تَعَالَى → لَا إِكْرَاءَ إِنَّ الَّذِي هُدَى ثُمَّ  
أَرْسَدَ مِنْ أَنَّمَا قَسَرَ بِكُفْرٍ بِالظَّاهِرَاتِ وَرَئَيْسَ مَا لَمْ يَرَهُ  
كَشَّبَتْ بِالْمَهْرَةِ الْوَلِيقَ لَا أَنْوَعَامَ لَمْ أَوْدَدْ سَجِيعَ عَلَيْمَ } (البراءة)

[ART] . [TEA]

يريد الحق ويريد مراجعة حكم الله وحل، لكنه لم يوفن له  
وهذا يعترض محدوداً ومحظوظاً، ولكن لا يعترض اتباعه على  
الخطأ، لا يعترض لانا نعم على الخطأ، ومن هنا اجتهادات  
العقبة التي أحظرها فيها أو اجتهادات القضاة في المحاكم  
إذا اجتهدوا وبدلوا وسعهم في طلب الوصول إلى الحق  
ولكن لم يغلو بخطأهم بغيره

[٨٣] قال سحابة وتعالى ﴿ لَا إِكْرَاهٌ فِي الْبَيْنَاتِ الْمُتَّسِعَاتِ  
الَّتِي مَسَرَّتْ بِكَفَرِ الظَّاهِرَةِ وَلَذِكْرِهِ يَأْتُهُ مَقْدُورًا أَنْتَهُ يَأْتِيهِ  
الْوَاقِعُ لَا يَعْصَمُ هُنَّ وَافِةٌ بِجُمِيعِ خَلْمٍ ﴾ لَا إِكْرَاهٌ فِي الدِّينِ، سَعَاءَ أَدْ  
أَحْدًا لَا يَكْرَهُ عَلَى الدِّينِ الْإِسْلَامِ، لَا إِنْ دَخَلُوا فِي  
الْإِسْلَامِ لَا يَدْرِي أَنْ يَكُونُ عَنِ النَّاسِ وَاعْتِنَادُ بِالْقُلُوبِ وَلَا يَكْرَهُ  
عَبِيهِ أَحَدٌ، لَا يَمْكُرُ هَذَا، لَا إِنَّ الْقُلُوبَ لَا يَتَصَرَّفُ بِهَا إِلَّا اللَّهُ  
سَيِّدُهُ وَنَعْلَمُ، لَا يَكْرَهُ أَحَدٌ عَلَى الْإِسْلَامِ لَا بَ لَا سُلْكُ  
الْقُلُوبِ، وَإِنَّمَا اللَّهُ جَلَّ وَعَلَّا هُوَ الَّذِي يَعْلَمُهُ وَيَتَصَرَّفُ بِهَا،

ولكن من دخو للإسلام ويرعب فيه، يجاهد في سبيل الله من كفر لأجل شر الإسلام وإنحة الفرجمة لمن يرى أن يسلم، ولأجل نفع أهله الله، أما الهدایة فهي بيد الله سبحانه وتعالى لا أحد يذكره على الإسناد والإسلام

وإذا هذا شيء راجع إليه هو، ثم قال تعالى ﴿كُلُّ أَنْبَيْتُ  
لِرُشْدٍ مِّنْ أَنْبَيْتُ﴾ فالإسلام وقت العهد ليس فيه ما يذكره، بل كله محظوظ ومرغوب، والكم والشرك كلهم شر وكله مكرر، قد تبين هذا من هنا، تغير الرشد وهو الحق من العي وهو الماطل، والإسناد عنده عطل وعده تغيير يوازن بين الحق والباطل، سببه تغييره إن كان سبباً وسالباً من الهرى والدراع، سببه تغييره السليم إلى قبول الحق بدون أن يذكره، هذا قول في الآية

والقول الثاني أن هذه الآية تركت في أهل الكتاب، وأن أهل الكتاب لا يحررون على الدخول في الإسلام، بل إن أرادوا البقاء على دينهم مكتووا من ذلك بشرط أن يدعوا الحرية للمسلمين وهم صاغرون، أما غيرهم من الكفرة فلا يقبل منهم غير الإسلام أو القتل، لأنهم ليس لهم دين والمرتبة دين باطل

والقول الثالث: أن هذه الآية مسوقة بآية الجهاد هذه في أول الأمر قبل أن يشرع الجهاد ثم شرع الجهاد فنفت هذه الآية.

ولكن القول الأول هو الصحيح أن الآية غير مسوقة وإن الدين لا يدخل في القلوب بالإكراه وإنما يدخل بالاحتياط، لكن من لم يقبل الدين يعامل العادلة اللائقة به من قتل أو أحد جرية معاشر العصاة وتعالى في حقه **﴿مَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يُرَأَتْ وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يُرَأَتْ﴾** الطاعون العرادي حيث الطواغيت هي العادة أو الاتّاع لو هي الطاعة لأن كلمة الطاعون هنا عامة قدم الكفر بالطاعون على الإيمان به لأن الإيمان به لا يصح إلا بعد الكفر بالطاعون، فمن أمر به رسم يكره بالطاعون فإنه لا ينفع إيمانه، والذي يقول إنه مزوس ويصلبي ويصوم ويرثي ويحج ويقتل الطاعون لكنه لا يتبرأ من الشرك ولا الشركين ويقول لا دخل لي فيهم، هنا لا يحضر ملئاً لأنه لم يكفر بالطاعون

ملاحدة من الكفر بالطاعون وهو رفض الطاعون واعتقاد بطلائه، والابتعاد عنه وعن أهله، لا بد من هذا، ملا يصح زيهان إلا بعد الكفر بالطاعون

وهذا هو معنى لا إله إلا الله، وهي الحديث  
ورأس الأمر الإسلام، وعمدة الصلاة، ودرزاً من ثوابه  
الجهاد في سبيل الله<sup>(١)</sup> [٨٤]

وفي الآية الأخرى «ولقد شرطنا على آل أبي طالب  
أعذنوا الله ولهم ينتصرون بالكفر» (الحل ٣٦) فلا يصح عبادة الله  
إلا بمحض الطهارة لا يجتمع حدان، لا يجتمع الإيمان  
والكفر في القلب الإيمان والكفر الأكبر لا يجتمعان في  
قلب، أما الكفر الأصغر فقد يجتمع  
[٨٤] قال الشيخ وهذا معنى لا إله إلا الله يعني الكفر  
بالظاهرات والإيمان بالله

الإسلام هو الإسلام هو التوحيد والانقياد له بالطاعة  
والخلوص من الشرك وأهله، هذا هو رأس أمر الدين،  
الشهادتان هما رأس الإسلام وهما أصل الإسلام، فلا يدخل  
الإنسان في الإسلام إلا إذا أتي بالشهادتين نطقاً وخطباً وصلوة  
واعتقاداً، لا يكون الإنسان مسلماً إلا بذلك، شبه الدين  
بالجسم الذي له رأس وعمود وسام فإذا قطع الرأس أو لم

(١) أخرجه الترمذى (٢٢٦٦) والثانى من المأكربى، ١٠/٤٤-٤٥ (١٦٦٠) من حديث معاذ بن جبل رضى الله عنه

يُكَفَّرُ هُنَاكَ رَأْسُ فِلَانَهُ لَا يَقُولُ لِتَحْبِيَّاً، كَذَلِكَ بَدْوُ التَّرْجِيدِ لَا  
يَقُولُ لِتَحْبِيَّنَ، لَا إِنَّهُ هُوَ الرَّأْسُ الْمُدِيِّ إِذَا فَطَعَ أَوْ رَأَى رَأْلَتِ الْحَيَاةِ  
وَقَدِ الْبَدِيرِ.

وَعَصْرُهُ الَّذِي يَقْرُمُ عَلَيْهِ هُوَ الصَّلَاةُ، مَذْوَنُ حَمْرَدُ لَا  
يَقْرُمُ الْإِسْلَامُ، مَثْلُ بَيْتِ النَّحْرِ أَوِ الْحَجَّةِ إِذَا لَمْ يَكُنْ هُنَاكَ  
حَمْرَدٌ تَغْرِمُ عَيْنَاهَا بِإِنَّهَا لَا تَغْرِمُ، حَلَّا يَقْرُمُ بَيْتٌ إِلَّا سَعْرَدٌ عَلَيْهِ  
مَقْدِ الْعَمَرَدِ لَا يَقْرُمُ الْبَيْتُ، كَذَلِكَ الصَّلَاةُ إِذَا غَقَتْ عَيْنَ  
الْإِسْلَامِ لَا يَقْرُمُ، وَلَذِكَ قَاتَ الْعَلْمَاءُ إِنْ مِنْ تَرْكِ الصَّلَاةِ  
نَكَاسَلًا وَهُوَ يَكْفُرُ عَنِ الصَّحْحِ وَلَوْ كَانَ يَعْرِفُ بِوْجُوبِهَا  
لَا إِنَّهُ لَا يَعْلَمُهُ مِنَ الْأَعْرَافِ بِالْوَجُوبِ مَعَ دُمُّ التَّطْبِيقِ وَعَدْمِ  
الْعَلْمِ، لَا يَعْلَمُهُ مِنْ ذَلِكَ، وَلَذِكَ حُكْمُ الْمُحَقَّقِينَ مِنْ أَهْلِ  
الْعِلْمِ يَكْفُرُ مِنْ تَرْكِ الصَّلَاةِ مَعْصِمًا وَلَوْ كَانَ يَقْرُمُ بِوْجُوبِهَا، أَيْ  
مِنْ كَانَ يَحْمِدُ وَجْوبَهُ فَهُدَى كَافِرٌ بِإِجْمَاعِ الْمُسْلِمِينَ.

وَدَرْرَوْنَا سَادِهُ الْجَهَادِ فِي سَبِيلِ اللهِ درْرَةُ سَمِّ الْأَمْرِ وَهُوَ  
الْمُدِيرُ، الْجَهَادُ فِي سَبِيلِ اللهِ فَالْجَهَادُ دَلِيلُ عَلَى نُورِ الْإِسْلَامِ،  
إِذَا وَجَدَ الْجَهَادُ فِي سَبِيلِ اللهِ عَيْدَهُ دَبِيلُ عَلَى نُورِ الْإِسْلَامِ لَأَنَّ  
الْجَهَادُ لَا يَكُونُ إِلَّا مِنْ قُوَّةٍ إِيمَانٍ وَقُوَّةٍ مُدَدَّةٍ

فالنبي ﷺ جعل ثلاثة أشياء للدين الرأس والعمود والستام،  
فيعدم الرأس لا وجود للدين أصلًا فالذي لا يحقق الرأس وهو  
التوحيد لا دين له . والله أعلم . وصلى الله على نبينا محمد .  
والذي لا يصلني لا ينور له دين وإن شهد أن لا إله إلا الله  
وأن محمداً رسول الله ، لأنك يحتاج إلى عمود بقيم عليه الدين  
وهو لا يوجد إلا بالصلوة . وإذا فقد الجهاد فقدت القوة في  
الإسلام وصار إسلاماً ضعيفاً وصار المسلمون مستضعفين .  
فلا قوة للإسلام والمسلمين إلا بالجهاد في سبيل الله عز  
وجل ، فهو علماء القوة ، وقدره علماءضعف . هذا وجه  
تشريع النبي ﷺ لهذه الأمور الثلاثة بالنسبة للدين ، رأس  
و العمود وستام ، كما أن البعض إذا صار له ستام هذا يدل على أنه  
فوري وإذا لم يكن له ستام فهذا يدل على أنه هرقل ضعيف .

كذلك المسلمون اليوم مستضعفون في الأرض ولهمذا في  
الحديث «إذا تبايعتم بالغيبة وأخذتم أدناه البقر وتركتم  
الجهاد سلط الله عليكم ذلة لا يترفع عنكم حتى ترجعوا إلى  
دينكم»<sup>(١)</sup> فترك الجهاد ذلة وضعف للمسلمين ، ووجوده  
دليل القوة والسن ، كالستام للحيوان .

وبهذا انتهى شرح هذا الكتاب العبارك ثلاثة الأصول

(١) المراجعة لبر داود (٢٤٧٢) من حديث ابن عمر رضي الله عنهما .

## فهرس الموضوعات

| <b>المقدمة</b> | <b>المعرض</b>                                                         |
|----------------|-----------------------------------------------------------------------|
| ٧              | <b>مقدمة الشرح</b>                                                    |
| ١١             | <b>مقدمة المزلف</b>                                                   |
| ١٣             | <b>الرسالة الأولى: المسائل الأربع التي تضمنها سورة الحجر</b>          |
| ١٩             | العلم                                                                 |
| ٢٤             | العمل بالعلم                                                          |
| ٢٦             | الدحرة إلى العلم                                                      |
| ٢٧             | الصبر على الآذى فيه                                                   |
| ٣٩             | <b>الرسالة الثانية: ثلاثة مسائل يجب على المسلم تعليمها والعمل بها</b> |
| ٤٢             | الإيمان بأن الله خلقنا ورزقنا ولم يتركنا حيلة                         |
| ٤٦             | أن سبحانه وتعالى لا يرضي أن يشرك معه في عبادته أحد                    |
| ٤٨             | الرلاوة والبراء                                                       |
| ٥١             | <b>الرسالة الثالثة: المحبة ملة إبراهيم</b>                            |
| ٥١             | تعريف الحبيبة                                                         |
| ٥٩             | أعظم ما أمر الله به التوحيد                                           |
| ٦٧             | أعظم ما نهى الله عنه الشرك                                            |
| ٧١             | <b>الرسالة الرابعة الأصول الثلاثة التي يجب معرفتها</b>                |
| ٧١             | الأصل الأول سرقة الله من رجل                                          |
| ٧١             | الدليل على ربوبيه وإلهيته سبحانه وتعالى                               |
| ١٠٧            |                                                                       |

**الموضوع**

|                                                                          |        |
|--------------------------------------------------------------------------|--------|
| أنواع العبادة التي تمر الله بها وأدلة كل نوع ..... ١٢٦                   | الصلحة |
| الإسلام والإيمان والإحسان ودليل كل ..... ١٢٨                             |        |
| الدحاء أقسامه ودلائله ..... ١٣٧                                          |        |
| الحرف أنواعه ودلائله ..... ١٣٩                                           |        |
| الرجاء ودلائله ..... ١٤٦                                                 |        |
| التوكل ودلائله ..... ١٥٨                                                 |        |
| الرخصة والرخصة والشرع ودليل كل ..... ١٦٠                                 |        |
| الخشية ودلائلها ..... ١٦٥                                                |        |
| الإثابة ودلائلها ..... ١٦٧                                               |        |
| الاستئنة ودلائلها ..... ١٦٩                                              |        |
| الاستئذنة ودلائلها ..... ١٧٤                                             |        |
| الاستئذنة ودلائلها ..... ١٧٦                                             |        |
| الذبح أقسامه ودلائله ..... ١٨٣                                           |        |
| النذر ودلائله ..... ١٩٦                                                  |        |
| الأصل الثاني سرقة من الإسلام ..... ١٩٧                                   |        |
| تعريف الدين ..... ١٩٩                                                    |        |
| مراتب الدين ..... ٢٠٤                                                    |        |
| المرتبة الأولى الإسلام ..... ٢٠٥                                         |        |
| arkan الإسلام ..... ٢٠٩                                                  |        |
| شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله محتواها ودلائلها ..... ٢١٢ |        |
| المرتبة الثانية الإيمان ..... ٢١٧                                        |        |

| الموضع                                                          | الصيغة |
|-----------------------------------------------------------------|--------|
| تعريف الإيمان ..... ١٩٧                                         |        |
| أركان الإيمان ..... ٢٠١                                         |        |
| الدليل على أركان الإيمان ..... ٢١٩                              |        |
| المرتبة الثالثة الإحسان ..... ٢٢٠                               |        |
| تعريف الإحسان ..... ٢٢١                                         |        |
| دليل الإحسان ..... ٢٢٤                                          |        |
| الدليل من القرآن ..... ٢٢٥                                      |        |
| الأصل الثالث معرفة نبينا محمد ..... ٢٢٦                         |        |
| اسمه ونسبة ونشأت ..... ٢٢٧                                      |        |
| نزول الوحي عليه ..... ٢٢٨                                       |        |
| منذ الدعوة في مكة ..... ٢٢٩                                     |        |
| الإسراء والمعراج ..... ٢٣٠                                      |        |
| الهجرة إلى المدينة ..... ٢٣١                                    |        |
| الاستقرار في المدينة ونزول بالي الترائع وإكمال الفتوح ..... ٢٣٢ |        |
| حالة ..... ٢٣٣                                                  |        |
| الإيمان بالبعث ..... ٢٣٤                                        |        |
| الحساب والغيران ..... ٢٣٥                                       |        |
| الإيمان بالرسل ..... ٢٣٦                                        |        |
| الكفر بالظاهرات والإيمان بآله ..... ٢٣٧                         |        |
| أنواع الطوائف ..... ٢٣٨                                         |        |